
www.daralthaqafa.com



www.daralthaqafa.com



260, 421
رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية: (2025/7/3557)

المؤلــــف: أحمـد عبد الكريـم أبو شنـب
الكتـــــاب: فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي بالمقارنة مع فلسفة القانون في القانون الوضعي
الواصفات: الاجتهـــــاد - الأدلــــــة العقليـــــة - مصــــادر التشريــــع - الفقــه الإسلامـي

             القواعــــــد القانونيـــــــــة - القانـــــــون المقـــــــارن
لا يعبـر هـذا المصنف عـن رأي دائرة المكتبة الوطنية أو أي جهــة حكوميـة أو الناشـر

ISBN: 978-9923-15-347-5

الطبعة الأولى  2026م - 1447هـ

We b s i t e :   w w w. d a r a l t h a q a f a . c o m        e - m a i l :   i n f o @ d a r a l t h a q a f a . c o m
D a r  A l - T h a q a f a  F o r  P u b l i s h i n g  &  D i s t r i b u t i n g

رتبت كافة التشريعات مسؤولية جزائية على انتهاك حقوق المؤلف وحقوق الناشر 
وحقوق الملكية الفكرية سواء كـان هذا الانتهاك بالاستنساخ أو التصوير أو التخزين 
أو الترجمــة أو التسجيــل الصوتـــي أو المرئـــي أو تحويــل المصنــف )الكتــاب( 
إلى صيغة إلكترونية و/أو بأية طريقة أخرى دون الموافقة الخطية للمؤلف والناشر 
مالكـي حقـوق الملكيـة، وتعتبـر جميـع الأفعـال المذكورة أعلاه من الجرائم، وتصل 
عقوبتها إلى الحبس، ولم تقف التشريعات عند ذلك، بل يترتب على هذه الجرائم 
مسؤوليـة مدنيـة، تتمثل بمطالبة المعتدي بالتعويض عن الضرر المادي والمعنوي.
وعليـه نهيـب بالجميع الالتزام واحترام قانون حق المؤلف وحقوق الملكية الفكرية 
تجنباً للمساءلـة القانونيـة وتحـت طائلـة المسؤولية الجزائية والمدنية والإداريـة

النــاشـر:

Copyright © All rights reserved  جميع الحقوق محفوظة

www.daralthaqafa.com



1447هـ-2026 م

www.daralthaqafa.com



  

 5 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

éàÂÕÿ^=
 

 15 ............................................................................................................ المقدمة
 

 21 ............................................. فلسفة التشريع بين الشرع والوضع: الفصل التمهيدي
 22 ............................................. موضوعات علم أصول الفقه الإسلامي: المبحث الأول

 22 .............................................................................. الفرع الأول: الأدلة الشرعية
 22 ........................................................................ المطلب الأول: الأدلة النصية
 23 ....................................................................... المطلب الثاني: الأدلة العقلية

 24 ..................................................................... المطلب الثالث: الأحكام العامة
 25 ........................................................................... الفرع الثاني: شروط الاجتهاد

 25 ................................................................. الفرع الثالث: مقاصد التشريع العامة
 28 .................................................. موضوعات فلسفة القانون الوضعي: المبحث الثاني

 28 ................................................................................. الفرع الأول: أصل القانون
 28 ............................................................... المطلب الأول: الفلسفة الموضوعية

 34 .................................................................. المطلب الثاني: الفلسفة الوضعية
 35 .................................................. المطلب الثالث: الفلسفة العلمية أو الوسطية

 37 ..................................................... الفرع الثاني: الرسالة التي يضطلع به القانون
 39 ...................................................................الفرع الثالث: مناهج الفكر القانوني

 41 ..................... موقع فلسفة التشريع الإسلامي في الفلسفات القانونية: المبحث الثالث
 41 ......... الفرع الأول: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة الموضوعية

 41 ........المطلب الأول: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين نظرية القانون الطبيعي
 43 ......... المطلب الثاني: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين الفلسفات الاجتماعية

 49 ................. المطلب الثالث: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين الفلسفة النفعية
 50 ............ الفرع الثاني: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة الوضعية

 52 .............. الفلسفة العلمية نريع الإسلامي مشالفرع الثالث: مدى اقتراب فلسفة الت

€Ë˚^=i_gÿ^=
Ï≈óÈÿ^=„È‡_—ÿ^Ë=Ï‹˙ãˇ^=Ê—Õÿ^=≤f=É_Âkr˙ÿ=Ô‹_≈ÿ^=ÔÕåŸÕÿ^=

 60 ..... مفهوم العقل وانعكاساته على فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي: الفصل الأول
 61 .................................................. تطور المدلول اللغوي لمفهوم العقل: المبحث الأول

www.daralthaqafa.com



  

 6 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 61 .................................................... الفرع الأول: الأصل في مفهوم العقل في اللغة
 61 ................... المطلب الأول: تعريف العقل بالإمساك والاستمساك والمنع والدية
 62 ..................... المطلب الثاني: تعريف العقل بأنه القوة العاقلة وبأنه ضد الحمق

 63 .............................. الفرع الثاني: تطور مفهوم العقل إلى التمييز بين الخير والشر
 63 ........ المطلب الأول: تعريف العقل بأنه القوة الغريزية المميزة بين الخير والشر

 64 ... المطلب الثاني: تعريف العقل بأنه القوة التي تدفع إلى الخير وتمنع عن الشر
 66 .......................................... الفرع الثالث: تطور مفهوم العقل بحيث يمثل المعرفة

 66 ............................ المطلب الأول: تعريف العقل بأنه القوة المتهيئة لقبول العلم
 67 ........................... المطلب الثاني: تطور مفهوم العقل ليرادف معنى العلم نفسه

 69 ........... مفهوم العقل وانعكاسه على طبيعة الاجتهاد في القرآن الكريم: المبحث الثاني
 69 ....................................................... الفرع الأول: مفهوم العقل في القرآن الكريم
 70 ........................................................ المطلب الأول: التمييز بين الخير والشر

 74 ........................................................... المطلب الثاني: العلم والفهم والمعرفة
الثاني: انعكاس مفهوم العقل في القرآن الكريم على فلسفة الاجتهاد فــي الفقــه   الفرع

 79 ........................................................................................................ الإسلامي 
   84 ............ مفهوم العقل في السنة النبوية وانعكاسه على فلسفة الاجتهاد: المبحث الثالث

 84 ......................................................... الفرع الأول: مفهوم العقل في السنّة النبوية
 84 ............. المطلب الأول: مناقشة للأحاديث التي ورد فيها العقل بصيغة المصدر

 89 ................................. المطلب الثاني: مفهوم العقل في السنّة النبوية بوجه عام
 90 ............ الفرع الثاني: انعكاس مفهوم العقل في السنة النبوية على فلسفة الاجتهاد 

 94 ................................................ نظرية الاجتهاد في الفقه الإسلامي: الفصل الثاني
 95 .................................................. طبيعة الاجتهاد في الفقه الإسلامي: المبحث الأول

 95 ................................................ الفرع الأول: مفهوم الاجتهاد في الفقه الإسلامي
 95 .................................... المطلب الأول: مفهوم الدليل العقلي لدى طائفة السنّة

 97 ...................... المطلب الثاني: مفهوم الاجتهاد لدى المعتزلة والشيعة الأصولية
 97 .................................... المطلب الثالث: مفهوم الاجتهاد لدى الطائفة الصوفية

 100 ............................................................................. الفرع الثاني: مجال الاجتهاد
 100 .................................................................... المطلب الأول: النصوص الظنية

 102 .......................................................... المطلب الثاني: حالة عدم وجود النص
 103 .........المطلب الثالث: اقتصار الاجتهاد على المعاملات من بين الأحكام العملية

 103 ........................................ الفرع الثالث: أسباب الاختلاف في الأحكام الاجتهادية
 103 ................................................................المطلب الأول: اختلافات القراءات

www.daralthaqafa.com



  

 7 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 104 ............................................................. المطلب الثاني: الاشتراك في اللفظ
 104 ................................ المطلب الثالث: عدم الاطلاع على الحديث أو الشك فيه

 105 ................................................................................. المطلب الرابع: النسخ
 105 ............................................. المطلب الخامس: الاختلاف في قواعد التفسير

 106 ............... المطلب السادس: الاختلاف في المناهج العقلية (الأدلة غير النصية)
 107 ...................................................................... المطلب السابع: تعارض الأدلة

 108 .............................................................................. حجية الاجتهاد: المبحث الثاني
 108 .........................  الفرع الأول: أدلة القائلين بشرعية الاجتهاد (أي بالدليل العقلي)

 108 .............  المطلب الأول: الأدلة من الكتاب على حجية الاجتهاد (الدليل العقلي)
المطلب الثاني: الأدلة من السنّة على حجية الاجتهــاد وبالنتيجــة علــى حجيــة 

 110 ............................................................................................. الدليل العقلي
 111 ............................... المطلب الثالث: الأدلة من العقل ذاته على حجية الاجتهاد

 112 .......................................................... الفرع الثاني: أدلة النافين لحجية الاجتهاد
 112 .................................................................. المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب

المطلب الثاني: أدلتهم من الآثار على عدم حجية الاجتهــاد وصــولاً إلــى نفــي 
 112 .................................................................................... حجية الدليل العقلي

 113 ......................................................... المطلب الثالث: أدلتهم من العقل نفسه
 113 .................................................................. الفرع الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين

 113 ........................................... المطلب الأول: مناقشة لأدلة الفريقين من الكتاب
 115 ................................. المطلب الثاني: مناقشة لأدلة الفريقين من السنّة والآثار

 116 ........................................... المطلب الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين من العقل
 117 ............................................................ الفرع الرابع: مناقشة لحجية دليل القلب

 120 ................................................................ شروط الاجتهاد ومراتبه: المبحث الثالث
 121 ............................................................................ الفرع الأول: شروط الاجتهاد

 121 ................................................................. المطلب الأول: الشروط الأساسية
 125 ................................................................... المطلب الثاني: الشروط المهنية

 131 ............................................................................ الفرع الثاني: مراتب الاجتهاد
  131 .................................................................... المطلب الأول: الاجتهاد المطلق

 132 ................................................................... المطلب الثاني: الاجتهاد المقيد 
 134 ............................................................................. أحكام الاجتهاد: المبحث الرابع

 134 ......................................... الفرع الأول: حكم الاجتهاد من حيث وصف الشارع له
 134 ................................................................................ المطلب الأول: الوجوب

www.daralthaqafa.com



  

 8 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 136 ................................................................................. المطلب الثاني: الندب
 136 ............................................................................... المطلب الثالث: الحرمة

 136 .............................................. المطلب الرابع: حكم خلو عصر من المجتهدين
 138 ............................................ الفرع الثاني: حكم الاجتهاد من حيث أثره الثابت به

 138 .................................................................... المطلب الأول: مذهب المخطئة
 139 ................................................................... المطلب الثاني: مذهب المصوّبة

 140 .......................................................... المطلب الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين
 144 ................................................................................ الفرع الثالث: حكم التقليد 

 144 ...........................................................المطلب الأول: حكم التقليد بوجه عام
 147 ...................................................... المطلب الثاني: حكم إغلاق باب الاجتهاد

 149 ................. طبيعة العلاقة بين العقل والشرع في المذاهب الإسلامية: الفصل الثالث
 150 .................................................... نظرية التقبيح والتحسين العقليين: المبحث الأول

 150 ....................................................... الفرع الأول: الأسس العامة لفلسفة المعتزلة
 152 ...................................... الفرع الثاني: مضمون نظرية التقبيح والتحسين العقليين

 152 ....................................................... المطلب الأول: مبدأ ذاتية الحسن والقبح
 160 ........................................ المطلب الثاني: مبدأ حاكمية العقل بالحسن والقبح

 170 ........................... المطلب الثالث: مبدأ الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع
 175 ............................. الفرع الثالث: الآثار العملية لنظرية التقبيح والتحسين العقليين

 175 .................................. المطلب الأول: اعتبار الفعل هو المصدر المادي للحكم
 178 .................................................... المطلب الثاني: عقلانية التشريع الإسلامي

الرابع: مقارنة عامة بين فكر العدلية في التقبيح والتحسين وبين فكر مدرســة    الفرع
 182 ............................................................................................... القانون الطبيعي 

 182 ................................................... المطلب الأول: نقاط الالتقاء بين النظريتين
 188 .............................................. المطلب الثاني: نقاط الاختلاف بين النظريتين

 191 ................................................. نظرية التقبيح والتحسين الشرعيين: المبحث الثاني
 191 ...................................................... الفرع الأول: الأسس العامة لفلسفة الأشاعرة

 193 ................................... حسين الشرعيينتالفرع الثاني: مضمون نظرية التقبيح وال
 193 .................................................... المطلب الأول: مبدأ شرعية الحسن والقبح

 195 .............................................................. المطلب الثاني: مبدأ حاكمية الشرع
 198 ..................... المطلب الثالث: مبدأ نفي الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع

 198 ........................... الفرع الثالث: الآثار العملية لنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين
 198 ......................................................... المطلب الأول: النص هو مصدر الحكم

 200 ......... المطلب الثاني: عدم اعتبار التشريع الإسلامي تشريعاً عقلانياً بالضرورة

www.daralthaqafa.com



  

 9 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

وبــين   الفرع الرابع: مقارنة عامة بين فلسفة الأشاعرة في التقبيح والتحسين الشرعيين 
 201 ........................................................................................ نظرية أوستن الشكلية 

 202 ........................................................................ المطلب الأول: نقاط الالتقاء
 203 ...................................................................... المطلب الثاني: نقاط الخلاف

 205 ....... مناقشة عامة لنظريتي المعتزلة والأشاعرة في التقبيح والتحسين: المبحث الثالث
 205 .................. الفرع الأول: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين العقليين

 205 ....................................................... المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب الكريم
 206 ............................................المطلب الثاني: أدلتهم من السنّة النبوية والأخبار

 208 .................................................................. المطلب الثالث: أدلتهم من العقل
 209 ............... الفرع الثاني: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين

 210 ................................................................ المطلب الأول: أدلتهم من المنقول
 211 ................................................................ المطلب الثاني: الأدلة من المعقول

 213 ........................................ الفرع الثالث: مناقشة عامة للنظريتين والتقريب بينهما
 219 .............................................................................................. خلاصة الباب الأول

Ï‡_oÿ^=i_gÿ^=
ï·ÿ^=ÓàÛ^É=Ω=É_Âkr˘^=ÔÕåŸÃ=

 226 ..................................................................... طبيعة التشريع النصي: الفصل الأول
 227 ....................................... الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي: المبحث الأول

 227 ......................... الفرع الأول: مضمون الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي
 228 .................................................... المطلب الأول: التسليم بالعقيدة الإسلامية
 233 .................................................... المطلب الثاني: حاكمية التشريع الإسلامي

الفرع الثاني: انعكاس الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على مظاهر الحياة القانونية  
 238 ........................................................................................................ الإسلامية 

 239 ..... المطلب الأول: انعكاس الأساس الإيماني على الإنسان في النظام الإسلامي
الثاني: تأثير الأساس الإيماني على العلاقة بين الأخلاق والتشــريع فــي    المطلب

 248 ......................................................................................... النظام الإسلامي 
المطلب الثالث: تأثير الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على خصائص القاعــدة  

 255 ..................................................................................................... الشرعية 
 262 ...................................................... تكوين القاعدة الشرعية النصية: المبحث الثاني

 262 ............................................................................ الفرع الأول: العنصر الشكلي

www.daralthaqafa.com



  

 10 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 262 .......................................... المطلب الأول: مناقشة النظريات الشكلية الفقهية
 266 ....................................................... المطلب الثاني: مضمون العنصر الشكلي

 274 ............................................................................. الفرع الثاني: العنصر العقلي
 275 .................................. المطلب الأول: نظرية الحق في فلسفة القانون الوضعي

 278 ............................... المطلب الثاني: نظرية الحق في الفكر الشرعي الإسلامي
 290 .......................................................................... الفرع الثالث: عنصر المصلحة

 290 ........................................... المطلب الأول: النظريات الإسلامية في المصلحة
 294 ...................................................... المطلب الثاني: مضمون عنصر المصلحة

 314 .......................................................................... التفسير والتطبيق: الفصل الثاني
 315 .......................................................................... خطوات حل النزاع: المبحث الأول

 315 ................................................... الفرع الأول: التثبت من وجود القاعدة القانونية
 315 .................... المطلب الأول: الرقابة على القاعدة القانونية من الناحية الشكلية

 316 ............................... المطلب الثاني: الرقابة الموضوعية على القاعدة القانونية
 318 ................................................................................ الفرع الثاني: تفسير النص

 318 ...................................................................... المطلب الأول: ماهية التفسير
 322 .................................................................... المطلب الثاني: أسباب التفسير
 332 ...................................................................... المطلب الثالث: أنواع التفسير

 337 ............................ الفرع الثالث: تطبيق القاعدة القانونية على الواقعة محل النزاع
 340 ........................................... المذاهب التفسيرية بين الشرع والقانون: المبحث الثاني

في القانون الوضــعي الشرح على المتون (مدرسة  التزام النص الفرع الأول: مدرسة
 340 ............................................................... )في الفقه الإسلاميومدرسة الحديث 

المطلب الأول: الأســس التفســيرية التــي تقــوم عليهــا النظريتــان الإســلامية 
 341 ...................................................................... والوضعية في التزام النصوص

 351 .................................................... المطلب الثاني: تقدير مدرسة التزام النص
 353 .................................................... الفرع الثاني: المذهب الاجتماعي في التفسير

 360 .......................................... الفرع الثالث: نظرية البحث العلمي الحر في التفسير
 363 ...................................................... الفرع الرابع: المبادئ الإسلامية في التفسير

 370 ......................................................................... القواعد التفسيرية: الفصل الثالث
 372 قواعد فهم النصوص في حالة وضوحها وإبهامها ودلالتها على الأحكام: المبحث الأول

 372 ..................................... الفرع الأول: قواعد فهم النص في حالة وضوحه وإبهامه
 372 ......................................... المطلب الأول: قواعد فهم النص في حالة وضوحه

 378 ................................ المطلب الثاني: قواعد تفسير النصوص في حالة إبهامها
 386 ................................................................................ المطلب الثالث: التأويل

www.daralthaqafa.com



  

 11 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 392 .................................................... الفرع الثاني: طرق دلالة الألفاظ على الأحكام
 392 ............................................. المطلب الأول: منهج الحنفية في طرق الدلالات

 400 ............................ المطلب الثاني: منهج الشافعية والجمهور في طرق الدلالات
في دلالتهــا علــى الأحكــام   قواعد التفسير في حالات شمول الألفاظ:  المبحث الثاني
  413 ....................................................................................................... وعدم شمولها

 413 ...................................................... الفرع الأول: قواعد التفسير في حالة العموم
 413 ................................................................ المطلب الأول: ماهية العام وصيغه

 415 ........................................................................... المطلب الثاني: أنواع العام
 415 ........................................................................... المطلب الثالث: دلالة العام

 419 ..................................................................... المطلب الرابع: تخصيص العام
المطلب الخامس: بين قواعد تفسير العام في الفقه الإسلامي وبين قواعد التفسير  

 422 ........................................................................... الواسع في القانون الوضعي 
 423 ................................................ الفرع الثاني: قواعد التفسير في حالة الخصوص

 423 .................................................................... المطلب الأول: المطلق والمقيد 
 428 ........................................................................ المطلب الثاني: الأمر والنهي

الثالث: بين قواعد تفسير الخاص في الفقه الإسلامي وقواعــد التفســير    المطلب
 435 ........................................................................... الضيق في القانون الوضعي 

 437 ........................... الأحكام المتعلقة بالنصوص غير اللفظية في السنة: المبحث الثالث
 437 .......................................................الفرع الأول: الأحكام المتعلقة بالسنة الفعلية

 437 ............................................................... المطلب الأول: المعرف لبيان الفعل
 438 ................................................................المطلب الثاني: دلالة السنة الفعلية

 439 ...................................................................... المطلب الثالث: البيان بالترك 
 440 .................................................. الفرع الثاني: الأحكام المتعلقة بالسنّة التقريرية

 443 ............................................................................................ خلاصة الباب الثاني

pÿ_oÿ^=i_gÿ^=
ï·ÿ^=ÓàÛ^É=4»=Ω=É_Âkr˘^=ÔÕåŸÃ=

 448 .............................................................. طبيعة التشريع غير النصي: الفصل الأول
 449 ............................................................ ضرورة الاجتهاد غير النصي: المبحث الأول

 450 ...................................................................... الفرع الأول: نظرية كمال التشريع
 453 ................................................ الفرع الثاني: نظرية إنكار كمال التشريع الوضعي

www.daralthaqafa.com



  

 12 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 453 .................................................................... المطلب الأول: مضمون النظرية
 455 ............................. المطلب الثاني: وسائل سد النقص في التشريعات الوضعية

 460 .................................................... الفرع الثالث: نظرية تكافل التشريع الإسلامي
 460 .................................................................... المطلب الأول: مضمون النظرية

 463 ................................ المطلب الثاني: وسائل تحقيق وتكامل التشريع الإسلامي
 472 ................ الأساس الإيماني والأخلاقي للقاعدة الشرعية غير النصية: المبحث الثاني
 474 ............................................... تكوين القاعدة الشرعية غير النصية: المبحث الثالث

 474 ............................................................................ الفرع الأول: العنصر الشكلي
 482 .............................................. الفرع الثاني: جوهر القاعدة الشرعية غير النصية

 498 .................................................. مناهج الدليل العقلي المتفق عليها: الفصل الثاني
 499 ......................................................................................... الإجماع: المبحث الأول

 499 ............................................................................... الفرع الأول: أركان الإجماع
 499 ....................................... ره من مجتهدي الأمة الإسلاميةوالمطلب الأول: صد 

 502 المطلب الثاني: حصول الاتفاق بين المجتهدين بعد وفاته عليه الصلاة والسلام
 506 ................................... المطلب الثالث: حصول الإجماع في عصر من العصور

 507 ................................ المطلب الرابع: وقوع الإجماع على حكم شرعي اجتهادي
 508 ............................................................................. الفرع الثاني: أحكام الإجماع

 508 .......................................................................المطلب الأول: حجية الإجماع
 512 ....................................................................... المطلب الثاني: دلالة الإجماع
  512 ...................................................................... المطلب الثالث: وقوع الإجماع

 515 ....................................................................... المطلب الرابع: نسخ الإجماع
 517 ................................................. الفرع الثالث: مستند الإجماع ومرتبته بين الأدلة

 517 ..................................................................... المطلب الأول: مستند الإجماع
 519 ....................................................... المطلب الثاني: مرتبة الإجماع بين الأدلة

 521 ................................. الفرع الرابع: طبعة الإجماع ووجوب استناده إلى روح الشرع
 526 ......................................................................................... القياس: المبحث الثاني

 526 ................................................................................ الفرع الأول: أركان القياس

 527 .......................................................................... المطلب الأول: تعريف العلة
 532 .........................................................................المطلب الثاني: شروط العلة
 535 ........................................................................ المطلب الثالث: مسالك العلّة

 539 .............................................................................. الفرع الثاني: حجية القياس
 539 ....................................................... المطلب الأول: مناقشة لأدلة نفاة القياس

 541 .............................................. المطلب الثاني: أدلة الجمهور القائلين بالقياس

www.daralthaqafa.com



  

 13 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 545 .................................................................. الفرع الثالث: مرتبة القياس وإعماله
 545 ........................................................................ المطلب الأول: مرتبة القياس

 547 ...................................................................... المطلب الثاني: إعمال القياس
 555 .................................................................. الفرع الرابع: طبيعة القياس وأهميته

 558 ...........................................  السياسة الشرعية (تشريع أولي الأمر): المبحث الثالث
  558 .....................................................................الفرع الأول: المقصود بأولي الأمر

 567 ............................................................... الفرع الثاني: أحكام تشريع أولي الأمر
 567 .........................................................المطلب الأول: حجية تشريع أولي الأمر

 569 ...................................... المطلب الثاني: نظرية المشروعية الإدارية الإسلامية
 584 ........................................... مناهج الدليل العقلي غير المتفق عليهاالفصل الثالث: 

 585 .................................................................................... المبحث الأول: الاستحسان
 585 ............................................................. الاستحسان نظرية مضمون:  الأول الفرع

 585 ................................................................. المطلب الأول: طبيعة الاستحسان
 591 ............................................................... الاستحسان االمطلب الثاني: مظهر

 596 ......................................................................... حجة الاستحسان: الفرع الثاني
 596 ..................................................... المطلب الأول: أدلة المنكرين للاستحسان

 597 ............................................................ المطلب الثاني: أدلة القائلين بحجيته
 598 ............................................................ الفرع الثالث: تمييز الاستحسان ومرتبته

 598 ................................................... تميّز الاستحسان واستقلالهالمطلب الأول: 
 601 ................................................................ انسالمطلب الثاني: مرتبة الاستح

 602 .......................................................................................... المبحث الثاني: العرف
 602 .................................................................... الفرع الأول: أنواع العرف وشروطه

 604 .......................................................................... المطلب الأول: أنواع العرف
 605 ...................................................................... المطلب الثاني: شروط العرف

 611 ............................................................................... الفرع الثاني: حجية العرف
 612 ........................................ المطلب الأول: حجية العرف في التشريع الإسلامي

 615 .................... المطلب الثاني: أساس القوة الملزمة للعرف في الأنظمة الوضعية
 616 ..................................................................... الفرع الثالث: حدود إعمال العرف

 616 .............................. المطلب الأول: حدود إعمال العرف في التشريع الإسلامي
 619 ....................... المطلب الثاني: مدى إعمال العرف في نطاق القوانين الوضعية

 622 .................................................... المصالح المرسلة أو الاستصلاح: المبحث الثالث
 622 ............................... الفرع الأول: مضمون نظرية المصالح المرسلة (الاستصلاح)

www.daralthaqafa.com



  

 14 

éà||||Â|||||||Õ||||ÿ^=

 622 ....................................................... المطلب الأول: تعريف المصالح المرسلة
  625 ....................................................................المطلب الثاني: أقسام المصالح

 632 ...................................................... المطلب الثالث: شروط المصالح المرسلة
 635 ................... المطلب الرابع: قواعد تطبيقية على الاستدلال بالمصالح المرسلة

 641 ................................................................ الفرع الثاني: حجية المصالح المرسلة
 641 ................................... المطلب الأول: أدلة المنكرين لحجية المصالح المرسلة
 643 ................................... المطلب الثاني: أدلة القائلين بحجية المصالح المرسلة

 644 ..................................................... الفرع الثالث: حدود إعمال المصالح المرسلة
 647 ................................................................................. الاستصحاب: المبحث الرابع

 647 ........................................................... الفرع الأول: مضمون نظرية الاستصحاب
 647 ................................................... المطلب الأول: تعريف الاستصحاب وأركانه

 650 ............................................................. المطلب الثاني: مظاهر الاستصحاب
 654 ....................................................................... الفرع الثاني: حجية الاستصحاب

 654 .................................... المطلب الأول: مذاهب العلماء في حجية الاستصحاب
 658 ............................... المطلب الثاني: نتائج تطبيقية للخلاف حول الاستصحاب

 660 ......................................................... الفرع الثالث: طبيعة الاستصحاب وأهميته
 664 ............................................................................................ خلاصة الباب الثالث

 
  667 ............................................................................................................. الخاتمة
 673 ............................................................................................................ المراجع

www.daralthaqafa.com



  

 15 

Ô||||||‹Ñ|||||—||||ª^=

Ô‹Ñ—ª^=
 بسم ا الرحمن الرحيم

 
والصلاة على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ومن اتبعه بإحســان إلــى يــوم 

 .الدين
يعتبر التشريع الإسلامي من التشريعات العالمية الأساسية المعترف بها دولياً، وكيــف 

 ــ مــا يــزال حتــى  هلا يكون كذلك وهو قد حكم جزءاً كبيراً من العالم لقرون عديدة، فوق أن
أيامنا هذه مصدراً مادياً لبعض فروع القانون في العديد مــن الــدول العربيــة والإســلامية، 

في العديد من دساتير هــذه الــدول،   ـ  بصرف النظر عن مرتبتهـ  ومصدراً رسمياً للتشريع  
 ــهذا بالإضافة إلى تأثيره البالغ على الفكر القانوني العالمي ككل وإثرائــه لــه ع ر تاريخــه ب

الطويل، لذلك كانت قيمة البحث في هذا التشريع غير مقتصرة على الناحية التاريخيــة بــل 
تتعداها إلى الزاوية العملية أيضاً. لكننا اليوم في العالم الإسلامي حيث نستورد كل شيء من 
المجتمعات الغربية بدءاً من حبة القمح وانتهاءً بالقاعدة القانونية، فــإن بعــض المخــدوعين 
ينظر إلى هذا التشريع الإسلامي على أنه دلالة تأخر وتخلف ونكوص إلى الــوراء، مطلقــين 
أحكامهم المسبقة هذه دون روية ولا تمحيص، ذلك أنهم سمعوا في الغرب مــن يــردد هــذه 
المقولة فانطلقوا خلفهم يرددون ما يرددون، دون أن يفطنوا إلى عملية الاستلاب التشــريعي 
التي يمارسها الغرب علينا والتي من شأنها تكريس تبعيتنا له في مجال التشريع وغيره، منعاً 
لنا من تكوين شخصيتنا القانونية المستقلة التي هي دلالة أكيدة على استقلالنا وتحررنا مــن 
كل لون من ألوان الاستعمار، ولربما تكون الحجة الأولى التي يطلقها الغرب، هي كيف يتأتى 
لنا أن نطبق تشريعاً تنزل في الماضي السحيق على مجتمع بدوي متخلف، ونحن اليوم نعيش 
في عصر التكنولوجيا المتقدمة والمذاهب السياسية والقانونية الراقيــة، متناســين أن هــذا 

الفاتحون معهم إلى البلاد المفتوحــة التــي كانــت   ـالتشريع نفسه قد حمله الآباء والأجداد  
تشكل أكثر من نصف العالم القديم، حيث تشابكت العلاقات وتعقدت وحيث كان على هــذا 
التشريع أن يواجه مجتمعات متباينة وعادات متنوعة، زخرت بها الدولة الإسلامية، فما ونــى 
هذا التشريع ولا قصر عن تقديم الحلول القانونية الرفيعة لكل ما استجد من حاجــات ومــا 

ت الحضــارة الإســلامية العظيمــة وازدهــرت، مبرز من علاقات، وفي إطار هذا التشريع ن
وتسارع نمو المجتمع الإسلامي آنذاك سياسياً واقتصادياً واجتماعيــاً وعلميــاً، فكــان هــذا 

عاقــة إالتشريع مصدر تنشيط لكل ذلك بما حواه مــن عناصــر إيجابيــة خلاقــة لا مصــدر  
وإحباط، ذلك أن التشريع الإسلامي وإن اشتمل على الكتاب والسنّة حيــث النصــوص ثابتــة 
غير قابلة للنسخ والتعديل، إلا أن معظم هذه النصوص هي نصوص عامة ظنية الدلالة ومــن 

www.daralthaqafa.com



  

 16 

Ô||||||‹Ñ|||||—||||ª^=

الاً واسعاً للعمل في إطار التشريع عن جنوع القواعد العامة والمبادئ الكلية مما يتيح للعقل م
طريق الاجتهاد حتى في إطار النص، فإن لم يكن هناك نص فــي مســألة مســتجدة، فــإن 

مارات والدلالات والمناهج العقلية تعينه الشرع الحنيف يمدّ الفقيه المجتهد بمجموعة من الأ
الشرع وبمــا لا يعيــق تطــور المجتمــع   حم وروءعلى تلمس الحل التشريعي المناسب بما يتلا

م التشريع المنصوص عليها هي أحكام عقلانيــة احكألى أن  إالإنساني نفسه، هذا بالإضافة  
وتنطوي أيضاً على الحفاظ على مصالح الأفراد والمجتمع المتمثلة في جلب المنــافع ودفــع 
المضار، بحيث لو أن هذه الأحكام عرضت على العقول السليمة لتلقتها بــالقبول والتســليم، 

مصالح كلها» ويكفي للتدليل علــى ذلــك و«عدل كلها ورحمة كلها   :فهي كما يقول ابن القيم
ــام تشــريعه  دۡ�ٗ�سممأن يقــول الشــارع الحكــيم فــي خت ــَ دۡقٗا وعَ كَ صــِ ِ تُ رَ�ــّ ــَ تۡ َ��مِ   سمموََ�مــ�

]، دلالة على أن جماع هذا التشريع هو العدل الذي أمر بــه الــرب ونزلــت بــه 115[الأنعام:  
 الرسل واتفقت حوله العقول والقوانين المتجرّدة من الزيغ والهوى.

مة الشرع الحنيــف لأحــوال عصــرنا وحاجاتــه فيــه إغفــال ءكما أن القول بعدم ملا
وتجاهل. بل وتنكر لعلمائنا الأوائل الذين انبثقت قرائحهم عــن نظريــات قانونيــة إســلامية 
تضاهي وتتفوق على أرقى النظريات القانونية المعروفة في الحضارة الغربية، ويكفي للتدليل 
على ذلك الاستشهاد بنظرية المعتزلة في التقبيح والتحسين العقليين التي تتفوق على نظريــة 
القانون الطبيعي في الفكر القانوني الغربي أم في نظرية الأشاعرة فــي التقبــيح والتحســين 
الشرعيين والتي هي أرقى من النظرية الشكلية في إطار القانون الوضعي، وفــي كــل ذلــك 

لإسلامي يوم كان التشريع الإسلامي مطبقاً واقعاً وعمــلاً ادلالة على عظم التفكير القانوني  
ول بعدم صلاحية التشريع الإسلامي في عصرنا يعني عــدم قفي ماضي هذه الأمة، بل إن ال

معرفتنا بهذا التشريع وجهلنا له، لأنه لو تعمقنا فيه لانكشف لنا أن هذا التشريع يحمل بذور 
نموه وتطوره وصلاحيته عبر الزمان والمكان عن طريق الثقة بالعقل الإنساني المتربــي علــى 

مارات والدلالات والمناهج لهذا العقل بما يضمن تقــديم الحــل نصب الأوذلك بأنه  تعاليمه،  
القانوني لأي مسألة مستجدة وبما يحقق التوازن بين حق الشرع في أن يصان ويحفظ وبــين 
حق المجتمع في أن ينمو ويتطور، وهكذا فإن الهدف من هذه الدراســة هــو لبيــان فلســفة 

مــارات والــدلالات والمنــاهج الاجتهاد في الفقه الإسلامي من خلال دراسة وتحليل تلــك الأ
العقلية وصولاً إلى تحقيق غرضنا في بيان مدى دور العقل ونطاق سلطانه في إطار التشريع 
الإسلامي، دونما إغفال لإجراء الدراسات المقارنة الضرورية في هذا المجال مع النظريــات 

 القانونية الوضعية السائدة في التفكير القانوني الغربي.
وبناءً عليه فإن العقل هو دليل معترف به في الفقه الإسلامي لكنه ليس دلــيلاً منفلتــاً 

بل هو  ـمر في المجتمعات الغربية متجرداً من ضوابط الفطرة والطبيعة الإنسانية كما هو الأ
نصــبها   التيفي الفقه الإسلامي دليل منضبط محكوم بتلك المبادئ الكلية والقواعد العامة  

www.daralthaqafa.com



  

 17 

Ô||||||‹Ñ|||||—||||ª^=

 ــ ي يحــق لــه الاجتهــاد فــي الفقــه ذ االله سبحانه في كتابه وسنّة رسوله، وهكذا فالعقــل ال
 الإسلامي هو العقل المتربى على شريعة االله المجرد من الهوى والزيع والضلالة.

والسؤال بعد ذلك هو، لماذا الاجتهاد مع أن أحكام االله سبحانه وتعالى موجــودة فــي 
نحن نؤمن يقيناً أن االله سبحانه وتعالى يعلم   :، ونحن نقول جواباً على ذلك)1(الكتاب والسنّة

ما كان وما هو كائن وما يكون إلى يوم القيامة، وأن االله سبحانه وتعالى بعلمه وقدرته قــادر 
لكل مسألة مــن مســائل الحيــاة البشــرية عبــر على أن ينزل شريعة شاملة تضع حلاً دقيقاً  

بعده، ولكن ذلــك نتيجتــه ســتكون الزمان والمكان سواء أكانت حادثة عند تنزل التشريع أو  
الحجر على العقل البشري وتجميده وتعطيله في حين أن مشيئة االله سبحانه وتعالى اقتضت 

الاستنباط، ولذا فقد جــاءت وه مساحة واسعة للتفكير والتأمل  ءتحرير العقل البشري وإعطا
الشريعة الإسلامية كتاباً وسنّة، وهي تتضمن خارطة اجتهاديــة للفقيــه المجتهــد إذا اتبعهــا 
واهتدى بهديها، فإنه سيجد الحل الشرعي للمسألة التي يعالجها، فإن اختلفت العقول فــي 

 ذلك فالسلطة المؤمنة الحاكمة هي التي ترجح حلاً على آخر.
وتبياناً لذلك فإننا إذا ما نظرنا نظرة ســريعة إلــى تــاريخ الفقــه الإســلامي وكيفيــة 
تطبيقه، في الدولة الإسلامية فإننا نجد أن الدولة الإسلامية في كل مراحلها وتنوعهــا قــد 
اعتمدت على الفقه الإسلامي في قوانينها وتشريعاتها، فكان هناك الفقهاء والذين هم غالباً 
مستقلون وكانت هناك مؤسسة القضاء، وكانت الدولة الإسلامية غالباً تحترم مبدأ استقلال 
القضاء، لكن المشكلة بدأت عندما تعددت المذاهب الفقهية وبالتالي اختلفت الآراء الفقهية 
في الكثير من المسائل المنصوصة وغير المنصوصة، مما أدى طبقــاً لــذلك إلــى اخــتلاف 
أحكام المحاكم في المسألة الواحدة، وهذه مسألة خطيرة لأنها قد تؤدي إلــى عــدم الثقــة 

 بأحكام القضاء من قبل عامة الشعب.
لقد انتبه الخليفة هارون الرشيد إلى هذه المسألة فاستحدث بناءً على ذلــك منصــب 

هــو أول   يوسف تلميذ أبي حنيفة  وقاضي القضاة وذلك لأجل توحيد أحكام المحاكم وكان أب
، ومن ذلك التاريخ أصبح المذهب الحنفي هو المذهب الملزم للقضاة من تقلّد هذا المنصب

 في الدولة العباسية أي أصبح بالمفهوم المعاصر هو القانون الواجب التطبيق.
غير أنه مع تفكك الدولة الإسلامية لاحقاً، فقد تعــددت المــذاهب الملزمــة للقضــاة 

وبناءً عليه كان المذهب المالكي هو القانون   ،بتعدد الدول الإسلامية وميول شعوبها وحكامها
المطبق في الدولة الأندلسية وفي دول المغرب العربــي، والمــذهب الشــافعي هــو القــانون 
المطبق في الدولة الأيوبية، والمذهب الاثني عشــري، هــو المــذهب المطبــق فــي الــدول 
الإسلامية الشيعية، وأما في الدولة العثمانية التركية، فإنها في معظم عهدها جعلت القانون 
المطبق فيها هو المذهب الحنفي، غير أنها فيما بعد خرجت على هــذا المــنهج واقتبســت 

 
ّ�ِ َ�يۡءٖسمميستند من ينكر دليل العقل إلى قوله سبحانه وتعالى:   )1(

�َۡ�ا عَلَيۡكَ ٱلكَِۡ�بَٰ تبَِۡ�نٰٗا لِّ�ُ  ].89[النحل:   سمموَنزَ�

www.daralthaqafa.com



  

 18 

Ô||||||‹Ñ|||||—||||ª^=

جميع قوانينها من القوانين الأوروبية، (وذلك باستثناء القانون المدني ممثلاً بمجلة الأحكــام 
العدلية والأحوال الشخصية واللذين بقيا مستندين إلى المذهب الحنفي)، وبذلك فقد ســنّت 
تلك الدولة سنّة سيئة في الإسلام، وقد اتبعت معظم الدول العربيــة والإســلامية المعاصــرة 

 .)1(تلك السنّة السيئة التي سنّتها الدولة العثمانية
يقســم إلــى ثلاثــة   ـوهكذا فإننا نجد أن النظام القانوني الإسلامي إن صح التعبيــر  

 أقسام:
لسنة، وهذه ثابتة ولا يجري عليها أي تعديل اة الثابتة المتمثلة بالكتاب وعالشري  :أولها

 أو تحوير أو إلغاء.
هو الفقه الإسلامي والمتمثل باجتهادات الفقهاء سواء في إطار النص أو فيما   :وثانيها

لا نص فيه، وهذا الفقه هو ثمرة تطبيق النصوص الشرعية والقواعــد الكليــة الثابتــة علــى 
الواقع الاجتماعي، وبما أن هذا الواقع متغير، فإن هذا الفقه يكون متغيراً كقاعــدة عامــة، 
(وذلك باستثناء بعض الأحكام الجزئية، وذلك كقواعد الميراث)، وهكذا فقد وضع الفقهــاء 

 القاعدة الشهيرة والتي هي (لا ينكر تغير الأحكام بتغير الأزمان).
الاجتماعيــة   لتنوع وتغيّر البيئــاتفهو القانون الإسلامي، وذلك أنه وطبقاً    :ثالثهاأما  

عبر الزمان والمكان وتبعاً لتنوع أفهام الفقهاء المجتهدين والاختلاف في المناهج الاجتهادية 
التي يستندون إليها بين مذهب وآخــر، فقــد اختلفــت الاجتهــادات الفقهيــة فــي المســألة 

في التــاريخ الواحدة، فكان لا بد من فقه ملزم لتوحيد الأحكام القضائية، وهكذا فقد نشأ  
ما يمكن تسميته بالاصطلاح المعاصر بالقانون الملزم للقضاء، والمتمثل بالمذهب الإسلامي  

 الفقهي الذي تتبناه هذه الدولة الإسلامية أو تلك، كما أشرنا إليه آنفاً.
وبناءً على كل ذلك فإنه في الدولة الإسلامية الحديثة التي تتبنى الشــريعة الإســلامية 
وما ينبثق عنها من فقه، وحيث إنه قد استقر مبدأ فصل السلطات فــي النظــام الدســتوري 
المعاصر، فإن من واجب السلطة التشريعية في الدولة الإسلامية وهــي تســن القــوانين، أن 

مة لظروف المجتمع في هذا ءتختار من الفقه الإسلامي القديم والمعاصر، ما تراه أكثر ملا
وذلك برأينا دون التقيد بمذهب  وما تختاره يكون هو القانون الإسلامي لتلك الدولة،  العصر،

معين، وذلك لأن الفقه الإسلامي جميعه هو فقه إسلامي خالص، انبثق عن عقــول كبيــرة، 
مــي إليــه تلــك تالــذي تن  يمتربية على شريعة االله، وذلك بصرف النظر عن المذهب الفقه

 لعقول.ا

 
م، وقانون التجـارة 1850التجارة لعام  محاكماتم، ونظام أصول 1858انظر على سبيل المثال: قانون الجزاء العثماني لسنة  )1(

 م، والقـانون السياسـي العثمـاني (الدسـتور) 1879م، وقـانون أصـول المحاكمـات الجزائيـة لعـام  1863البحرية لعـام  
والتي تمثل خروجاً صارخاً على حاكمية الشـريعة م، وغيرها من القوانين العثمانية المنقولة من القوانين الغربية،  1876عام  

 .الإسلامية والفقه الإسلامي المنبثق عنها

www.daralthaqafa.com



  

 19 

Ô||||||‹Ñ|||||—||||ª^=

ن الاجتهاد الإسلامي يعمل في دائرة النص إوأخيراً وتأسيساً على كل ما سبق، وحيث  
متمثلاً بتلك القواعد التفسيرية الراقية التي اهتدى إليها المجتهدون، ويعمل أيضاً في غيــر 

مارات دائرة النص مستنداً إلى تلك المناهج العقلية التي استنبطوها مستندين في ذلك إلى الأ
لعقــل لوالدلالات التي نصبها المشرع الحكم رب العالمين في كتابه وسنّة رســوله كمنــارات  

المجتهد يهتدي بها في اجتهاده، والتي اتفق جمهور الفقهاء على بعضها بينما اختلفوا علــى 
بعضها الآخر، أما التي اتفقوا عليها فهي، تنحصر في  الإجماع والقياس وتشريع أولي الأمر 

رف والمصــالح المرســلة يوأما التي اختلفوا بشأنها ف مكن حصــرها فــي الاستحســان والعــُ
والاستصحاب، ثم إنه لا بد من التأكيد على أنه لا يمكن فصل الاجتهاد في غير دائرة النص 

 عن الاجتهاد في دائرة النص، بل هما وحدة واحدة، تجمعهما فلسفة اجتهادية واحدة.
وبناءً على ذلك فإن دراستنا هذه تقسم إلــى الفلســفة العامــة للاجتهــاد فــي الفقــه 
الإسلامي، ثم فلسفة الاجتهاد في دائرة النص، وأخيراً فلسفة الاجتهاد فيما لا نــص فيــه، 

 وكل ذلك إنما يكون بالمقارنة الضرورية مع فلسفة القانون في القانون الوضعي.

www.daralthaqafa.com


	001
	فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	بالمقارنة مع فلسفة القانون في القانون الوضعي

	002
	المبحث الأول: موضوعات علم أصول الفقه الإسلامي 22
	الفرع الأول: الأدلة الشرعية 22
	المطلب الأول: الأدلة النصية 22
	المطلب الثاني: الأدلة العقلية 23
	المطلب الثالث: الأحكام العامة 24

	الفرع الثاني: شروط الاجتهاد 25
	الفرع الثالث: مقاصد التشريع العامة 25

	المبحث الثاني: موضوعات فلسفة القانون الوضعي 28
	الفرع الأول: أصل القانون 28
	المطلب الأول: الفلسفة الموضوعية 28
	المطلب الثاني: الفلسفة الوضعية 34
	المطلب الثالث: الفلسفة العلمية أو الوسطية 35

	الفرع الثاني: الرسالة التي يضطلع به القانون 37
	الفرع الثالث: مناهج الفكر القانوني 39

	المبحث الثالث: موقع فلسفة التشريع الإسلامي في الفلسفات القانونية 41
	الفرع الأول: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة الموضوعية 41
	المطلب الأول: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين نظرية القانون الطبيعي 41
	المطلب الثاني: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين الفلسفات الاجتماعية 43
	المطلب الثالث: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين الفلسفة النفعية 49

	الفرع الثاني: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة الوضعية 50
	الفرع الثالث: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة العلمية 52

	الباب الأول
	الفلسفة العامة للاجتهاد بين الفقه الإسلامي والقانون الوضعي
	الفصل الأول: مفهوم العقل وانعكاساته على فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي 60
	المبحث الأول: تطور المدلول اللغوي لمفهوم العقل 61
	الفرع الأول: الأصل في مفهوم العقل في اللغة 61
	المطلب الأول: تعريف العقل بالإمساك والاستمساك والمنع والدية 61
	المطلب الثاني: تعريف العقل بأنه القوة العاقلة وبأنه ضد الحمق 62

	الفرع الثاني: تطور مفهوم العقل إلى التمييز بين الخير والشر 63
	المطلب الأول: تعريف العقل بأنه القوة الغريزية المميزة بين الخير والشر 63
	المطلب الثاني: تعريف العقل بأنه القوة التي تدفع إلى الخير وتمنع عن الشر 64

	الفرع الثالث: تطور مفهوم العقل بحيث يمثل المعرفة 66
	المطلب الأول: تعريف العقل بأنه القوة المتهيئة لقبول العلم 66
	المطلب الثاني: تطور مفهوم العقل ليرادف معنى العلم نفسه 67


	المبحث الثاني: مفهوم العقل وانعكاسه على طبيعة الاجتهاد في القرآن الكريم 69
	الفرع الأول: مفهوم العقل في القرآن الكريم 69
	المطلب الأول: التمييز بين الخير والشر 70
	المطلب الثاني: العلم والفهم والمعرفة 74

	الفرع الثاني: انعكاس مفهوم العقل في القرآن الكريم على فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي 79

	المبحث الثالث: مفهوم العقل في السنة النبوية وانعكاسه على فلسفة الاجتهاد 84
	الفرع الأول: مفهوم العقل في السنّة النبوية 84
	المطلب الأول: مناقشة للأحاديث التي ورد فيها العقل بصيغة المصدر 84
	المطلب الثاني: مفهوم العقل في السنّة النبوية بوجه عام 89

	الفرع الثاني: انعكاس مفهوم العقل في السنة النبوية على فلسفة الاجتهاد  90

	الفصل الثاني: نظرية الاجتهاد في الفقه الإسلامي 94
	المبحث الأول: طبيعة الاجتهاد في الفقه الإسلامي 95
	الفرع الأول: مفهوم الاجتهاد في الفقه الإسلامي 95
	المطلب الأول: مفهوم الدليل العقلي لدى طائفة السنّة 95
	المطلب الثاني: مفهوم الاجتهاد لدى المعتزلة والشيعة الأصولية 97
	المطلب الثالث: مفهوم الاجتهاد لدى الطائفة الصوفية 97

	الفرع الثاني: مجال الاجتهاد 100
	المطلب الأول: النصوص الظنية 100
	المطلب الثاني: حالة عدم وجود النص 102
	المطلب الثالث: اقتصار الاجتهاد على المعاملات من بين الأحكام العملية 103

	الفرع الثالث: أسباب الاختلاف في الأحكام الاجتهادية 103
	المطلب الأول: اختلافات القراءات 103
	المطلب الثاني: الاشتراك في اللفظ 104
	المطلب الثالث: عدم الاطلاع على الحديث أو الشك فيه 104
	المطلب الرابع: النسخ 105
	المطلب الخامس: الاختلاف في قواعد التفسير 105
	المطلب السادس: الاختلاف في المناهج العقلية (الأدلة غير النصية) 106
	المطلب السابع: تعارض الأدلة 107


	المبحث الثاني: حجية الاجتهاد 108
	الفرع الأول: أدلة القائلين بشرعية الاجتهاد (أي بالدليل العقلي)  108
	المطلب الأول: الأدلة من الكتاب على حجية الاجتهاد (الدليل العقلي)  108
	المطلب الثاني: الأدلة من السنّة على حجية الاجتهاد وبالنتيجة على حجية الدليل العقلي 110
	المطلب الثالث: الأدلة من العقل ذاته على حجية الاجتهاد 111

	الفرع الثاني: أدلة النافين لحجية الاجتهاد 112
	المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب 112
	المطلب الثاني: أدلتهم من الآثار على عدم حجية الاجتهاد وصولاً إلى نفي حجية الدليل العقلي 112
	المطلب الثالث: أدلتهم من العقل نفسه 113

	الفرع الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين 113
	المطلب الأول: مناقشة لأدلة الفريقين من الكتاب 113
	المطلب الثاني: مناقشة لأدلة الفريقين من السنّة والآثار 115
	المطلب الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين من العقل 116

	الفرع الرابع: مناقشة لحجية دليل القلب 117

	المبحث الثالث: شروط الاجتهاد ومراتبه 120
	الفرع الأول: شروط الاجتهاد 121
	المطلب الأول: الشروط الأساسية 121
	المطلب الثاني: الشروط المهنية 125

	الفرع الثاني: مراتب الاجتهاد 131
	المطلب الأول: الاجتهاد المطلق 131
	المطلب الثاني: الاجتهاد المقيد 132


	المبحث الرابع: أحكام الاجتهاد 134
	الفرع الأول: حكم الاجتهاد من حيث وصف الشارع له 134
	المطلب الأول: الوجوب 134
	المطلب الثاني: الندب 136
	المطلب الثالث: الحرمة 136
	المطلب الرابع: حكم خلو عصر من المجتهدين 136

	الفرع الثاني: حكم الاجتهاد من حيث أثره الثابت به 138
	المطلب الأول: مذهب المخطئة 138
	المطلب الثاني: مذهب المصوّبة 139
	المطلب الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين 140

	الفرع الثالث: حكم التقليد 144
	المطلب الأول: حكم التقليد بوجه عام 144
	المطلب الثاني: حكم إغلاق باب الاجتهاد 147


	الفصل الثالث: طبيعة العلاقة بين العقل والشرع في المذاهب الإسلامية 149
	المبحث الأول: نظرية التقبيح والتحسين العقليين 150
	الفرع الأول: الأسس العامة لفلسفة المعتزلة 150
	الفرع الثاني: مضمون نظرية التقبيح والتحسين العقليين 152
	المطلب الأول: مبدأ ذاتية الحسن والقبح 152
	المطلب الثاني: مبدأ حاكمية العقل بالحسن والقبح 160
	المطلب الثالث: مبدأ الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع 170

	الفرع الثالث: الآثار العملية لنظرية التقبيح والتحسين العقليين 175
	المطلب الأول: اعتبار الفعل هو المصدر المادي للحكم 175
	المطلب الثاني: عقلانية التشريع الإسلامي 178

	الفرع الرابع: مقارنة عامة بين فكر العدلية في التقبيح والتحسين وبين فكر مدرسة القانون الطبيعي 182
	المطلب الأول: نقاط الالتقاء بين النظريتين 182
	المطلب الثاني: نقاط الاختلاف بين النظريتين 188


	المبحث الثاني: نظرية التقبيح والتحسين الشرعيين 191
	الفرع الأول: الأسس العامة لفلسفة الأشاعرة 191
	الفرع الثاني: مضمون نظرية التقبيح والتحسين الشرعيين 193
	المطلب الأول: مبدأ شرعية الحسن والقبح 193
	المطلب الثاني: مبدأ حاكمية الشرع 195
	المطلب الثالث: مبدأ نفي الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع 198

	الفرع الثالث: الآثار العملية لنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين 198
	المطلب الأول: النص هو مصدر الحكم 198
	المطلب الثاني: عدم اعتبار التشريع الإسلامي تشريعاً عقلانياً بالضرورة 200

	الفرع الرابع: مقارنة عامة بين فلسفة الأشاعرة في التقبيح والتحسين الشرعيين وبين نظرية أوستن الشكلية 201
	المطلب الأول: نقاط الالتقاء 202
	المطلب الثاني: نقاط الخلاف 203


	المبحث الثالث: مناقشة عامة لنظريتي المعتزلة والأشاعرة في التقبيح والتحسين 205
	الفرع الأول: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين العقليين 205
	المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب الكريم 205
	المطلب الثاني: أدلتهم من السنّة النبوية والأخبار 206
	المطلب الثالث: أدلتهم من العقل 208

	الفرع الثاني: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين 209
	المطلب الأول: أدلتهم من المنقول 210
	المطلب الثاني: الأدلة من المعقول 211

	الفرع الثالث: مناقشة عامة للنظريتين والتقريب بينهما 213

	الباب الثاني
	الفصل الأول: طبيعة التشريع النصي 226
	المبحث الأول: الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي 227
	الفرع الأول: مضمون الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي 227
	المطلب الأول: التسليم بالعقيدة الإسلامية 228
	المطلب الثاني: حاكمية التشريع الإسلامي 233

	الفرع الثاني: انعكاس الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على مظاهر الحياة القانونية الإسلامية 238
	المطلب الأول: انعكاس الأساس الإيماني على الإنسان في النظام الإسلامي 239
	المطلب الثاني: تأثير الأساس الإيماني على العلاقة بين الأخلاق والتشريع في النظام الإسلامي 248
	المطلب الثالث: تأثير الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على خصائص القاعدة الشرعية 255


	المبحث الثاني: تكوين القاعدة الشرعية النصية 262
	الفرع الأول: العنصر الشكلي 262
	المطلب الأول: مناقشة النظريات الشكلية الفقهية 262
	المطلب الثاني: مضمون العنصر الشكلي 266

	الفرع الثاني: العنصر العقلي 274
	المطلب الأول: نظرية الحق في فلسفة القانون الوضعي 275
	المطلب الثاني: نظرية الحق في الفكر الشرعي الإسلامي 278

	الفرع الثالث: عنصر المصلحة 290
	المطلب الأول: النظريات الإسلامية في المصلحة 290
	المطلب الثاني: مضمون عنصر المصلحة 294


	الفصل الثاني: التفسير والتطبيق 314
	المبحث الأول: خطوات حل النزاع 315
	الفرع الأول: التثبت من وجود القاعدة القانونية 315
	المطلب الأول: الرقابة على القاعدة القانونية من الناحية الشكلية 315
	المطلب الثاني: الرقابة الموضوعية على القاعدة القانونية 316

	الفرع الثاني: تفسير النص 318
	المطلب الأول: ماهية التفسير 318
	المطلب الثاني: أسباب التفسير 322
	المطلب الثالث: أنواع التفسير 332

	الفرع الثالث: تطبيق القاعدة القانونية على الواقعة محل النزاع 337

	المبحث الثاني: المذاهب التفسيرية بين الشرع والقانون 340
	الفرع الأول: مدرسة التزام النص (مدرسة الشرح على المتون في القانون الوضعي ومدرسة الحديث في الفقه الإسلامي) 340
	المطلب الأول: الأسس التفسيرية التي تقوم عليها النظريتان الإسلامية والوضعية في التزام النصوص 341
	المطلب الثاني: تقدير مدرسة التزام النص 351

	الفرع الثاني: المذهب الاجتماعي في التفسير 353
	الفرع الثالث: نظرية البحث العلمي الحر في التفسير 360
	الفرع الرابع: المبادئ الإسلامية في التفسير 363

	الفصل الثالث: القواعد التفسيرية 370
	المبحث الأول: قواعد فهم النصوص في حالة وضوحها وإبهامها ودلالتها على الأحكام 372
	الفرع الأول: قواعد فهم النص في حالة وضوحه وإبهامه 372
	المطلب الأول: قواعد فهم النص في حالة وضوحه 372
	المطلب الثاني: قواعد تفسير النصوص في حالة إبهامها 378
	المطلب الثالث: التأويل 386

	الفرع الثاني: طرق دلالة الألفاظ على الأحكام 392
	المطلب الأول: منهج الحنفية في طرق الدلالات 392
	المطلب الثاني: منهج الشافعية والجمهور في طرق الدلالات 400


	المبحث الثاني: قواعد التفسير في حالات شمول الألفاظ في دلالتها على الأحكام وعدم شمولها 413
	الفرع الأول: قواعد التفسير في حالة العموم 413
	المطلب الأول: ماهية العام وصيغه 413
	المطلب الثاني: أنواع العام 415
	المطلب الثالث: دلالة العام 415
	المطلب الرابع: تخصيص العام 419
	المطلب الخامس: بين قواعد تفسير العام في الفقه الإسلامي وبين قواعد التفسير الواسع في القانون الوضعي 422

	الفرع الثاني: قواعد التفسير في حالة الخصوص 423
	المطلب الأول: المطلق والمقيد 423
	المطلب الثاني: الأمر والنهي 428
	المطلب الثالث: بين قواعد تفسير الخاص في الفقه الإسلامي وقواعد التفسير الضيق في القانون الوضعي 435


	المبحث الثالث: الأحكام المتعلقة بالنصوص غير اللفظية في السنة 437
	الفرع الأول: الأحكام المتعلقة بالسنة الفعلية 437
	المطلب الأول: المعرف لبيان الفعل 437
	المطلب الثاني: دلالة السنة الفعلية 438
	المطلب الثالث: البيان بالترك 439

	الفرع الثاني: الأحكام المتعلقة بالسنّة التقريرية 440

	الباب الثالث
	الفصل الأول: طبيعة التشريع غير النصي 448
	المبحث الأول: ضرورة الاجتهاد غير النصي 449
	الفرع الأول: نظرية كمال التشريع 450
	الفرع الثاني: نظرية إنكار كمال التشريع الوضعي 453
	المطلب الأول: مضمون النظرية 453
	المطلب الثاني: وسائل سد النقص في التشريعات الوضعية 455

	الفرع الثالث: نظرية تكافل التشريع الإسلامي 460
	المطلب الأول: مضمون النظرية 460
	المطلب الثاني: وسائل تحقيق وتكامل التشريع الإسلامي 463


	المبحث الثاني: الأساس الإيماني والأخلاقي للقاعدة الشرعية غير النصية 472
	المبحث الثالث: تكوين القاعدة الشرعية غير النصية 474
	الفرع الأول: العنصر الشكلي 474
	الفرع الثاني: جوهر القاعدة الشرعية غير النصية 482

	الفصل الثاني: مناهج الدليل العقلي المتفق عليها 498
	المبحث الأول: الإجماع 499
	الفرع الأول: أركان الإجماع 499
	المطلب الأول: صدوره من مجتهدي الأمة الإسلامية 499
	المطلب الثاني: حصول الاتفاق بين المجتهدين بعد وفاته عليه الصلاة والسلام 502
	المطلب الثالث: حصول الإجماع في عصر من العصور 506
	المطلب الرابع: وقوع الإجماع على حكم شرعي اجتهادي 507

	الفرع الثاني: أحكام الإجماع 508
	المطلب الأول: حجية الإجماع 508
	المطلب الثاني: دلالة الإجماع 512
	المطلب الثالث: وقوع الإجماع 512
	المطلب الرابع: نسخ الإجماع 515

	الفرع الثالث: مستند الإجماع ومرتبته بين الأدلة 517
	المطلب الأول: مستند الإجماع 517
	المطلب الثاني: مرتبة الإجماع بين الأدلة 519

	الفرع الرابع: طبعة الإجماع ووجوب استناده إلى روح الشرع 521

	المبحث الثاني: القياس 526
	الفرع الأول: أركان القياس 526
	المطلب الأول: تعريف العلة 527
	المطلب الثاني: شروط العلة 532
	المطلب الثالث: مسالك العلّة 535

	الفرع الثاني: حجية القياس 539
	المطلب الأول: مناقشة لأدلة نفاة القياس 539
	المطلب الثاني: أدلة الجمهور القائلين بالقياس 541

	الفرع الثالث: مرتبة القياس وإعماله 545
	المطلب الأول: مرتبة القياس 545
	المطلب الثاني: إعمال القياس 547

	الفرع الرابع: طبيعة القياس وأهميته 555

	المبحث الثالث: السياسة الشرعية (تشريع أولي الأمر)  558
	الفرع الأول: المقصود بأولي الأمر 558
	الفرع الثاني: أحكام تشريع أولي الأمر 567
	المطلب الأول: حجية تشريع أولي الأمر 567
	المطلب الثاني: نظرية المشروعية الإدارية الإسلامية 569


	الفصل الثالث: مناهج الدليل العقلي غير المتفق عليها 584
	المبحث الأول: الاستحسان 585
	الفرع الأول: مضمون نظرية الاستحسان 585
	المطلب الأول: طبيعة الاستحسان 585
	المطلب الثاني: مظهرا الاستحسان 591

	الفرع الثاني: حجة الاستحسان 596
	المطلب الأول: أدلة المنكرين للاستحسان 596
	المطلب الثاني: أدلة القائلين بحجيته 597

	الفرع الثالث: تمييز الاستحسان ومرتبته 598
	المطلب الأول: تميّز الاستحسان واستقلاله 598
	المطلب الثاني: مرتبة الاستحسان 601


	المبحث الثاني: العرف 602
	الفرع الأول: أنواع العرف وشروطه 602
	المطلب الأول: أنواع العرف 604
	المطلب الثاني: شروط العرف 605

	الفرع الثاني: حجية العرف 611
	المطلب الأول: حجية العرف في التشريع الإسلامي 612
	المطلب الثاني: أساس القوة الملزمة للعرف في الأنظمة الوضعية 615

	الفرع الثالث: حدود إعمال العرف 616
	المطلب الأول: حدود إعمال العرف في التشريع الإسلامي 616
	المطلب الثاني: مدى إعمال العرف في نطاق القوانين الوضعية 619


	المبحث الثالث: المصالح المرسلة أو الاستصلاح 622
	الفرع الأول: مضمون نظرية المصالح المرسلة (الاستصلاح)  622
	المطلب الأول: تعريف المصالح المرسلة 622
	المطلب الثاني: أقسام المصالح 625
	المطلب الثالث: شروط المصالح المرسلة 632
	المطلب الرابع: قواعد تطبيقية على الاستدلال بالمصالح المرسلة 635

	الفرع الثاني: حجية المصالح المرسلة 641
	المطلب الأول: أدلة المنكرين لحجية المصالح المرسلة 641
	المطلب الثاني: أدلة القائلين بحجية المصالح المرسلة 643

	الفرع الثالث: حدود إعمال المصالح المرسلة 644

	المبحث الرابع: الاستصحاب 647
	الفرع الأول: مضمون نظرية الاستصحاب 647
	المطلب الأول: تعريف الاستصحاب وأركانه 647
	المطلب الثاني: مظاهر الاستصحاب 650

	الفرع الثاني: حجية الاستصحاب 654
	المطلب الأول: مذاهب العلماء في حجية الاستصحاب 654
	المطلب الثاني: نتائج تطبيقية للخلاف حول الاستصحاب 658

	الفرع الثالث: طبيعة الاستصحاب وأهميته 660



	003
	004
	الفصل التمهيدي
	فلسفة التشريع بين الشرع والوضع
	المبحث الأول
	موضوعات علم أصول الفقه الإسلامي
	الفرع الأول: الأدلة الشرعية
	المطلب الأول: الأدلة النصية
	المطلب الثاني: الأدلة العقلية
	النبذة الأولى: القواعد التفسيرية
	النبذة الثانية: الأدلة غير النصية

	المطلب الثالث: الأحكام العامة

	الفرع الثاني: شروط الاجتهاد
	الفرع الثالث: مقاصد التشريع العامة

	المبحث الثاني
	موضوعات فلسفة القانون الوضعي
	الفرع الأول: أصل القانون
	المطلب الأول: الفلسفة الموضوعية
	النبذة الأولى: مدرسة القانون الطبيعي
	النبذة الثانية: الفلسفات الاجتماعية
	النبذة الثالثة: المدرسة النفعية

	المطلب الثاني: الفلسفة الوضعية
	المطلب الثالث: الفلسفة العلمية أو الوسطية

	الفرع الثاني: الرسالة التي يضطلع به القانون
	الفرع الثالث: مناهج الفكر القانوني

	المبحث الثالث
	موقع فلسفة التشريع الإسلامي في الفلسفات القانونية
	الفرع الأول: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة الموضوعية
	المطلب الأول: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين نظرية القانون الطبيعي
	المطلب الثاني: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين الفلسفات الاجتماعية
	المطلب الثالث: بين فلسفة التشريع الإسلامي وبين الفلسفة النفعية

	الفرع الثاني: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة الوضعية
	الفرع الثالث: مدى اقتراب فلسفة التشريع الإسلامي من الفلسفة العلمية
	تقسيم:




	005
	الباب الأول
	الفلسفة العامة للاجتهاد
	بين الفقه الإسلامي والقانون الوضعي
	الباب الأول
	الفصل الأول: مفهوم العقل وانعكاساته على فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	الفصل الثاني: نظرية الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	الفصل الثالث: طبيعة العلاقة بين العقل والشرع  في المذاهب الإسلامية

	الفلسفة العامة للاجتهاد بين الفقه الإسلامي والقانون الوضعي

	006
	الفصل الأول
	مفهوم العقل وانعكاساته على فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	المبحث الأول
	تطور المدلول اللغوي لمفهوم العقل
	الفرع الأول: الأصل في مفهوم العقل في اللغة
	المطلب الأول: تعريف العقل بالإمساك والاستمساك والمنع والدية
	المطلب الثاني: تعريف العقل بأنه القوة العاقلة وبأنه ضد الحمق

	الفرع الثاني: تطور مفهوم العقل إلى التمييز بين الخير والشر
	المطلب الأول: تعريف العقل بأنه القوة الغريزية المميزة بين الخير والشر
	المطلب الثاني: تعريف العقل بأنه القوة التي تدفع إلى الخير وتمنع عن الشر

	الفرع الثالث: تطور مفهوم العقل بحيث يمثل المعرفة
	المطلب الأول: تعريف العقل بأنه القوة المتهيئة لقبول العلم
	المطلب الثاني: تطور مفهوم العقل ليرادف معنى العلم نفسه


	المبحث الثاني
	مفهوم العقل وانعكاسه على طبيعة الاجتهاد في القرآن الكريم
	الفرع الأول: مفهوم العقل في القرآن الكريم
	المطلب الأول: التمييز بين الخير والشر
	المطلب الثاني: العلم والفهم والمعرفة

	الفرع الثاني: انعكاس مفهوم العقل في القرآن الكريم على فلسفة الاجتهاد في الفقه الإسلامي

	المبحث الثالث
	مفهوم العقل في السنة النبوية وانعكاسه على فلسفة الاجتهاد
	الفرع الأول: مفهوم العقل في السنّة النبوية
	المطلب الأول: مناقشة للأحاديث التي ورد فيها العقل بصيغة المصدر
	المطلب الثاني: مفهوم العقل في السنّة النبوية بوجه عام

	الفرع الثاني: انعكاس مفهوم العقل في السنة النبوية على فلسفة الاجتهاد



	007
	الفصل الثاني
	نظرية الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	المبحث الأول
	طبيعة الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	الفرع الأول: مفهوم الاجتهاد في الفقه الإسلامي
	المطلب الأول: مفهوم الدليل العقلي لدى طائفة السنّة
	المطلب الثاني: مفهوم الاجتهاد لدى المعتزلة والشيعة الأصولية
	المطلب الثالث: مفهوم الاجتهاد لدى الطائفة الصوفية

	الفرع الثاني: مجال الاجتهاد
	المطلب الأول: النصوص الظنية
	المطلب الثاني: حالة عدم وجود النص
	المطلب الثالث: اقتصار الاجتهاد على المعاملات من بين الأحكام العملية

	الفرع الثالث: أسباب الاختلاف في الأحكام الاجتهادية
	المطلب الأول: اختلافات القراءات
	المطلب الثاني: الاشتراك في اللفظ
	المطلب الثالث: عدم الاطلاع على الحديث أو الشك فيه
	المطلب الرابع: النسخ
	المطلب الخامس: الاختلاف في قواعد التفسير
	المطلب السادس: الاختلاف في المناهج العقلية (الأدلة غير النصية)
	المطلب السابع: تعارض الأدلة


	المبحث الثاني
	حجية الاجتهاد
	الفرع الأول: أدلة القائلين بشرعية الاجتهاد (أي بالدليل العقلي)
	المطلب الأول: الأدلة من الكتاب على حجية الاجتهاد (الدليل العقلي)
	المطلب الثاني: الأدلة من السنّة على حجية الاجتهاد وبالنتيجة على حجية الدليل العقلي
	المطلب الثالث: الأدلة من العقل ذاته على حجية الاجتهاد

	الفرع الثاني: أدلة النافين لحجية الاجتهاد
	المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب
	المطلب الثاني: أدلتهم من الآثار على عدم حجية الاجتهاد وصولاً إلى نفي حجيـــة الدليل العقلي
	المطلب الثالث: أدلتهم من العقل نفسه

	الفرع الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين
	المطلب الأول: مناقشة لأدلة الفريقين من الكتاب
	المطلب الثاني: مناقشة لأدلة الفريقين من السنّة والآثار
	المطلب الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين من العقل

	الفرع الرابع: مناقشة لحجية دليل القلب

	المبحث الثالث
	شروط الاجتهاد ومراتبه
	الفرع الأول: شروط الاجتهاد
	المطلب الأول: الشروط الأساسية
	النبذة الأولى: البلوغ
	النبذة الثانية: العقل الراجح
	النبذة الثالثة: الإسلام والتقوى
	النبذة الرابعة: بذل الجهد

	المطلب الثاني: الشروط المهنية
	النبذة الأولى: معرفة كتاب الله وسنّة رسوله
	النبذة الثانية: معرفة اللغة العربية
	النبذة الثالثة: معرفة المنطق
	النبذة الرابعة: معرفة أصول الفقه الإسلامي


	الفرع الثاني: مراتب الاجتهاد
	المطلب الأول: الاجتهاد المطلق
	المطلب الثاني: الاجتهاد المقيد


	المبحث الرابع
	أحكام الاجتهاد
	الفرع الأول: حكم الاجتهاد من حيث وصف الشارع له
	المطلب الأول: الوجوب
	أولاً: الوجوب الكفائي بالنسبة للمجتهدين
	ثانياً: الوجوب العيني

	المطلب الثاني: الندب
	المطلب الثالث: الحرمة
	المطلب الرابع: حكم خلو عصر من المجتهدين

	الفرع الثاني: حكم الاجتهاد من حيث أثره الثابت به
	المطلب الأول: مذهب المخطئة
	المطلب الثاني: مذهب المصوّبة
	المطلب الثالث: مناقشة لأدلة الفريقين
	النبذة الأولى: مناقشة أدلة المصوبة
	النبذة الثانية: مناقشة الأدلة المخطئة


	الفرع الثالث: حكم التقليد
	المطلب الأول: حكم التقليد بوجه عام
	المطلب الثاني: حكم إغلاق باب الاجتهاد



	008
	الفصل الثالث
	طبيعة العلاقة بين العقل والشرع في المذاهب الإسلامية
	المبحث الأول
	نظرية التقبيح والتحسين العقليين
	الفرع الأول: الأسس العامة لفلسفة المعتزلة
	الفرع الثاني: مضمون نظرية التقبيح والتحسين العقليين
	المطلب الأول: مبدأ ذاتية الحسن والقبح
	النبذة الأولى: معاني الحسن والقبح
	النبذة الثانية: معاني الحسن والقبح الذاتيين
	أولاً: آراء المعتزلة في معاني الحسن والقبح الذاتيين
	ثانياً: آراء الشيعة الأصولية في معاني الحسن والقبح


	المطلب الثاني: مبدأ حاكمية العقل بالحسن والقبح
	النبذة الأولى: المقصود بحاكمية العقل عند العدلية
	النبذة الثانية: مبدأ إجماع العقلاء
	النبذة الثالثة: أسباب حكم العقل العملي بالحسن والقبح
	أولاً: المدركات بالضرورة
	ثانياً: المدركات بالنظر


	المطلب الثالث: مبدأ الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع
	النبذة الأولى: مضمون المبدأ
	أولاً: مضمون المبدأ عند المعتزلة
	ثانياً: مضمون المبدأ عند الشيعة الأصولية

	النبذة الثانية: طبيعة الحكم الشرعي الوارد في مجال الأحكام العقلية


	الفرع الثالث: الآثار العملية لنظرية التقبيح والتحسين العقليين
	المطلب الأول: اعتبار الفعل هو المصدر المادي للحكم
	المطلب الثاني: عقلانية التشريع الإسلامي

	الفرع الرابع: مقارنة عامة بين فكر العدلية في التقبيح والتحسين وبين فكر مدرسة القانون الطبيعي
	المطلب الأول: نقاط الالتقاء بين النظريتين
	النبذة الأولى: نقاط الالتقاء بين نظرية القانون الطبيعي التقليدية وبين نظرية التقبيح والتحسين الذاتيين
	أولاً: من حيث نوعية القيم السائدة
	ثانياً: من حيث ثبات القيم السائدة
	ثالثاً: من حيث موضوعية القيم
	رابعاً: مبدأ الثقة بالعقل
	خامساً: التشابه من خلال الانتقادات الموجهة لهاتين النظريتين

	النبذة الثانية: نقاط الالتقاء بين نظرية القانون الطبيعي ذي المضمون المتغير وبين نظرية متأخري المعتزلة في النفع والضرر

	المطلب الثاني: نقاط الاختلاف بين النظريتين
	النبذة الأولى: الاختلاف من حيث النشأة
	النبذة الثانية: الاختلاف من حيث العلاقة مع التشريع القائم



	المبحث الثاني
	نظرية التقبيح والتحسين الشرعيين
	الفرع الأول: الأسس العامة لفلسفة الأشاعرة
	الفرع الثاني: مضمون نظرية التقبيح والتحسين الشرعيين
	المطلب الأول: مبدأ شرعية الحسن والقبح
	المطلب الثاني: مبدأ حاكمية الشرع
	المطلب الثالث: مبدأ نفي الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع

	الفرع الثالث: الآثار العملية لنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين
	المطلب الأول: النص هو مصدر الحكم
	المطلب الثاني: عدم اعتبار التشريع الإسلامي تشريعاً عقلانياً بالضرورة

	الفرع الرابع: مقارنة عامة بين فلسفة الأشاعرة في التقبيح والتحسين الشرعيين وبين نظرية أوستن الشكلية
	المطلب الأول: نقاط الالتقاء
	المطلب الثاني: نقاط الخلاف


	المبحث الثالث
	مناقشة عامة لنظريتي المعتزلة والأشاعرة في التقبيح والتحسين
	الفرع الأول: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين العقليين
	المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب الكريم
	المطلب الثاني: أدلتهم من السنّة النبوية والأخبار
	المطلب الثالث: أدلتهم من العقل

	الفرع الثاني: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين
	المطلب الأول: أدلتهم من المنقول
	المطلب الثاني: الأدلة من المعقول

	الفرع الثالث: مناقشة عامة للنظريتين والتقريب بينهما
	أولاً: القيم القانونية العقلية العليا
	ثانياً: القواعد التفصيلية العامة أو أمهات القواعد
	ثالثاً: الأحكام الجزئية



	009
	خلاصة الباب الأول
	أولاً: الشرع
	ثانياً: العقل
	ثالثاً: المصلحة


	010
	الباب الثاني
	فلسفة الاجتهاد في دائرة النص
	الباب الثاني
	الفصل الأول: طبيعة التشريع النصي
	الفصل الثاني: التفسير والتطبيق
	الفصل الثالث: القواعد التفسيرية
	فلسفة الاجتهاد في دائرة النص

	011
	الفصل الأول
	طبيعة التشريع النصي
	المبحث الأول
	الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي
	الفرع الأول: مضمون الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي
	المطلب الأول: التسليم بالعقيدة الإسلامية
	المطلب الثاني: حاكمية التشريع الإسلامي
	أولاً: الإيمان بأركان العقيدة الإسلامية
	ثانياً: القيام بأركان الإسلام
	ثالثاً: القيام بالمعاملات


	الفرع الثاني: انعكاس الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على مظاهر الحيــــاة القانونية الإسلامية
	المطلب الأول: انعكاس الأساس الإيماني على الإنسان في النظام الإسلامي
	المطلب الثاني: تأثير الأساس الإيماني على العلاقة بين الأخلاق والتشريع في النظام الإسلامي
	المطلب الثالث: تأثير الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على خصائص القاعدة الشرعية


	المبحث الثاني
	تكوين القاعدة الشرعية النصية
	الفرع الأول: العنصر الشكلي
	المطلب الأول: مناقشة النظريات الشكلية الفقهية
	النبذة الأولى: مدرسة الحديث
	النبذة الثانية: مدرسة الرأي

	المطلب الثاني: مضمون العنصر الشكلي
	النبذة الأولى: رجوع التشريع النصي الإسلامي إلى إرادة الله سبحانه
	النبذة الثانية: نتائج الإيمان برجوع التشريع النصي الإسلامي إلى إرادة الله سبحانه
	أولاً: تقديس النص
	ثانياً: اكتمال الشرع بوفاة الرسول الكريم
	1. عدم إمكانية نسخ النص أو تعديله:
	2. عدم إمكانية تحوير النص:
	3. الصلاحية لكل زمان ومكان:
	ثالثاً: تبني نظرية التحسين والتقبيح الشرعيين

	النبذة الثالثة: مرونة الصياغة الشرعية


	الفرع الثاني: العنصر العقلي
	المطلب الأول: نظرية الحق في فلسفة القانون الوضعي
	المطلب الثاني: نظرية الحق في الفكر الشرعي الإسلامي
	أولاً: الحقوق الدينية
	ثانياً: حقوق النفس
	ثالثاً: حقوق النسل
	رابعاً: حقوق العقل
	خامساً: الحقوق المالية
	سادساً: الحق في قيام الدولة واستمرارها


	الفرع الثالث: عنصر المصلحة
	المطلب الأول: النظريات الإسلامية في المصلحة
	النبذة الأولى: نظرية تغير الأحكام بتغير الأزمان
	النبذة الثانية: نظرية الطوفي في المصلحة

	المطلب الثاني: مضمون عنصر المصلحة
	أولاً: المصالح الضرورية
	ثانياً: المصالح الحاجية
	ثالثاً: المصالح التحسينية
	رابعاً: المفاضلة بين المصالح عند التعارض
	1- المفاضلة بين المصالح تبعاً للأهمية:
	2- وجوب أن تحقق المصالح العدل في المجتمع:
	3- وجوب أن يحقق الحق المنطوي على المصلحة الوظيفة الاجتماعية له:

	الخلاصة:




	012
	الفصل الثاني
	التفسير والتطبيق
	المبحث الأول
	خطوات حل النزاع
	الفرع الأول: التثبت من وجود القاعدة القانونية
	المطلب الأول: الرقابة على القاعدة القانونية من الناحية الشكلية
	المطلب الثاني: الرقابة الموضوعية على القاعدة القانونية

	الفرع الثاني: تفسير النص
	المطلب الأول: ماهية التفسير
	المطلب الثاني: أسباب التفسير
	النبذة الأولى: غموض النص
	أولاً: الغموض الذي يقتضيه فن الصياغة التشريعية
	ثانياً: الغموض الذي تقتضيه طبيعة الموضوع
	ثالثاً: الغموض الناتج عن القصور في اللغة وفي التعبير

	النبذة الثانية: نقص النصوص
	النبذة الثالثة: تعارض النصوص
	أولاً: النسخ
	ثانياً: الترجيح
	ثالثاً: الجمع والتوفيق


	المطلب الثالث: أنواع التفسير
	النبذة الأولى: التفسير التشريعي أو الرسمي
	أولاً: تفسير نص قرآني بنص قرآني آخر
	ثانياً: تفسير السنة للقرآن
	ثالثاً: تفسير السنة بالسنة
	رابعاً: تفسير الإمام المعصوم للنص عند الأئمة الاثني عشرية
	خامساً: مدى إلزامية التفسير الصادر عن الخليفة أو الإمام
	سادساً: مدى إلزامية تفسير السلطة التشريعية (مجلس الشورى) في الدولة الإسلامية

	النبذة الثانية: التفسير القضائي
	النبذة الثالثة: التفسير الفقهي


	الفرع الثالث: تطبيق القاعدة القانونية على الواقعة محل النزاع

	المبحث الثاني
	المذاهب التفسيرية بين الشرع والقانون
	الفرع الأول: مدرسة التزام النص (مدرسة الشرح على المتون في القانون الوضعي ومدرسة الحديث في الفقه الإسلامي)
	المطلب الأول: الأسس التفسيرية التي تقوم عليها النظريتان الإسلامية والوضعية في التزام النصوص
	النبذة الأولى: تقديس النصوص التشريعية
	النبذة الثانية: الاعتداد بإرادة المشرع عند التفسير وتقديسها
	أولاً: التفسير اللفظي
	ثانياً: التفسير المنطقي
	ثالثاً: مناسبات النزول والأعراف العربية السائدة وقت نزول النص


	المطلب الثاني: تقدير مدرسة التزام النص
	أولاً: انطلاق النظريتين الإسلامية والوضعية في الالتزام بالنص من نظرية كمال التشريع
	ثانياً: الحرص على الوقوف على نية المشرع عند وضع التشريع


	الفرع الثاني: المذهب الاجتماعي في التفسير
	الفرع الثالث: نظرية البحث العلمي الحر في التفسير
	الفرع الرابع: المبادئ الإسلامية في التفسير
	المبدأ الأول: وجوب تقديس النص
	المبدأ الثاني: وجوب التمييز بين النصوص المبتناة على مصالح دائمة وتلك المبتناة على مصالح زمنية
	المبدأ الثالث: وجوب تفسير النص طبقاً للأحكام العقلية المتفق عليها بين الشرائع والعقول والمثبتة في نصوص الشرع
	المبدأ الرابع: النظر في تفسير النصوص المصاغة صياغة عامة إلى مصالح المجتمع وقت التطبيق
	المبدأ الخامس: اتباع منهج البحث العلمي الحر في حالة فقدان النص ولكن في حدود النظام الشرعي الإسلامي



	013
	الفصل الثالث
	القواعد التفسيرية
	المبحث الأول
	قواعد فهم النصوص في حالة وضوحها وإبهامها ودلالتها على الأحكام
	الفرع الأول: قواعد فهم النص في حالة وضوحه وإبهامه
	المطلب الأول: قواعد فهم النص في حالة وضوحه
	النبذة الأولى: منهج الحنفية في قواعد فهم النص في حالة وضوحه
	أولاً: الظاهر
	ثانياً: النص
	ثالثاً: المفسر
	رابعاً: المحكم
	خامساً: تفاوت مراتب اللفظ باعتبار الوضوح في الدلالة على معناه

	النبذة الثانية: منهج الجمهور في قواعد فهم النص في حالة وضوحه
	أولاً: الظاهر
	ثانياً: النص


	المطلب الثاني: قواعد تفسير النصوص في حالة إبهامها
	النبذة الأولى: منهج الحنفية في قواعد تفسير النصوص في حالة إبهامها
	أولاً: الخفي
	ثانياً: المشكل
	ثالثاً: المجمل
	رابعاً: المتشابه

	النبذة الثانية: منهج جمهور الفقه في قواعد تفسير النص في حالة إبهامه
	أولاً: المجمل
	ثانياً: المتشابه


	المطلب الثالث: التأويل
	النبذة الأولى: مفهوم التأويل
	النبذة الثانية: شروط التأويل
	النبذة الثالثة: أنواع التأويل


	الفرع الثاني: طرق دلالة الألفاظ على الأحكام
	المطلب الأول: منهج الحنفية في طرق الدلالات
	النبذة الأولى: دلالة العبارة (عبارة النص)
	النبذة الثانية: دلالة الإشارة (إشارة النص)
	النبذة الثالثة: دلالة النص
	النبذة الرابعة: دلالة الاقتضاء
	النبذة الخامسة: الترتيب بين أنواع الدلالات عند الحنفية

	المطلب الثاني: منهج الشافعية والجمهور في طرق الدلالات
	النبذة الأولى: دلالة المنطوق
	النبذة الثانية: دلالة المفهوم
	أولاً: مفهوم الموافقة
	ثانياً: مفهوم المخالفة (Argument a contratio)




	المبحث الثاني
	قواعد التفسير في حالات شمول الألفاظ
	في دلالتها على الأحكام وعدم شمولها
	الفرع الأول: قواعد التفسير في حالة العموم
	المطلب الأول: ماهية العام وصيغه
	المطلب الثاني: أنواع العام
	المطلب الثالث: دلالة العام
	المطلب الرابع: تخصيص العام
	أولاً: المخصص المستقل
	1- النص موصول أو منفصل عنه:
	2- دليل العقل:
	3- العرف المقارن:

	ثانياً: المخصص غير المستقل

	المطلب الخامس: بين قواعد تفسير العام في الفقه الإسلامي وبين قواعد التفسير الواســع في القانون الوضعي

	الفرع الثاني: قواعد التفسير في حالة الخصوص
	المطلب الأول: المطلق والمقيد
	النبذة الأولى: ماهية المطلق والمقيد وحكمهما
	النبذة الثانية: حمل المطلق على المقيد

	المطلب الثاني: الأمر والنهي
	النبذة الأولى: (الأمر):
	أولاً: ماهية الأمر وصيغه
	ثانياً: دلالة الأمر

	النبذة الثانية: النهي
	أولاً: ماهية النهي وصيغه
	ثانياً: دلالة النهي


	المطلب الثالث: بين قواعد تفسير الخاص في الفقه الإسلامي وقواعد التفسير الضيق في القانون الوضعي


	المبحث الثالث
	الأحكام المتعلقة بالنصوص غير اللفظية في السنة
	الفرع الأول: الأحكام المتعلقة بالسنة الفعلية
	المطلب الأول: المعرف لبيان الفعل
	المطلب الثاني: دلالة السنة الفعلية
	المطلب الثالث: البيان بالترك

	الفرع الثاني: الأحكام المتعلقة بالسنّة التقريرية


	014
	خلاصة الباب الثاني

	015
	الباب الثالث
	فلسفة الاجتهاد في غير دائرة النص
	الباب الثالث
	الفصل الأول: طبيعة التشريع غير النصي
	الفصل الثاني: مناهج الدليل العقلي المتفق عليها
	الفصل الثالث: مناهج الدليل العقلي غير المتفق عليها
	فلسفة الاجتهاد في غير دائرة النص

	016
	الفصل الأول
	طبيعة التشريع غير النصي
	المبحث الأول
	ضرورة الاجتهاد غير النصي
	الفرع الأول: نظرية كمال التشريع
	أولاً: نظرية الحيز القانوني الخالي
	ثانياً: نظرية القاعدة العامة المانعة

	الفرع الثاني: نظرية إنكار كمال التشريع الوضعي
	المطلب الأول: مضمون النظرية
	المطلب الثاني: وسائل سد النقص في التشريعات الوضعية

	الفرع الثالث: نظرية تكامل التشريع الإسلامي
	المطلب الأول: مضمون النظرية
	المطلب الثاني: وسائل تحقيق تكامل التشريع الإسلامي
	النبذة الأولى: نظرية المناهج العقلية عند جمهور السنة
	النبذة الثانية: نظرية غير المستقلات العقلية عند الشيعة الأصولية



	المبحث الثاني
	الأساس الإيماني والأخلاقي للقاعدة الشرعية غير النصية
	المبحث الثالث
	تكوين القاعدة الشرعية غير النصية
	الفرع الأول: العنصر الشكلي
	الفرع الثاني: جوهر القاعدة الشرعية غير النصية


	017
	الفصل الثاني
	مناهج الدليل العقلي المتفق عليها
	المبحث الأول
	الإجماع
	الفرع الأول: أركان الإجماع
	المطلب الأول: صدوره من مجتهدي الأمة الإسلامية
	المطلب الثاني: حصول الاتفاق بين المجتهدين بعد وفاته عليه الصلاة والسلام
	النبذة الأولى: الإجماع الصريح والإجماع السكوتي
	أولاً: أدلة المنكرين لحجية الإجماع السكوتي
	ثانياً: أدلة القائلين به
	النبذة الثانية: اتفاق المجتهدين
	أولاً: اشتراط اتفاق جميع المجتهدين
	ثانياً: عدم حجية الإجماع الخاص


	المطلب الثالث: حصول الإجماع في عصر من العصور
	المطلب الرابع: وقوع الإجماع على حكم شرعي اجتهادي

	الفرع الثاني: أحكام الإجماع
	المطلب الأول: حجية الإجماع
	النبذة الأولى: مناقشة أدلة المنكرين له
	أولاً: من الكتاب
	ثانياً: من السنّة
	ثالثاً: بالمعقول

	النبذة الثانية: أدلة القائلين به
	أولاً: من الكتاب
	ثانياً: الاستدلال من السنة
	ثالثاً: الاستدلال بالمعقول


	المطلب الثاني: دلالة الإجماع
	المطلب الثالث: وقوع الإجماع
	المطلب الرابع: نسخ الإجماع

	الفرع الثالث: مستند الإجماع ومرتبته بين الأدلة
	المطلب الأول: مستند الإجماع
	المطلب الثاني: مرتبة الإجماع بين الأدلة

	الفرع الرابع: طبيعة الإجماع ووجوب استناده إلى روح الشرع

	المبحث الثاني
	القياس
	الفرع الأول: أركان القياس
	المطلب الأول: تعريف العلّة
	المطلب الثاني: شروط العلة
	أولاً: أن تكون وصفاً ظاهراً(83F )
	ثانياً: أن تكون وصفاً منضبطاً
	ثالثاً: أن يكون وصفاً مناسباً للحكم
	رابعاً: ألا تكون العلة وصفاً قاصراً على الأصل
	خامساً: أن تكون العلة مطردة منعكسة
	سادساً: أن تكون علّة الفرع مساوية لعلة الأصل

	المطلب الثالث: مسالك العلّة
	النبذة الأولى: النص أو الإجماع
	النبذة الثانية: الاستنباط
	أولاً: المناسبة
	ثانياً: السبر والتقسيم



	الفرع الثاني: حجية القياس
	المطلب الأول: مناقشة لأدلة نفاة القياس
	أولاً: استدلالهم من الكتاب
	ثانياً: استدلالهم من السنّة
	ثالثاً: استدلالهم بالإجماع
	رابعاً: استدلالهم بالمعقول

	المطلب الثاني: أدلة الجمهور القائلين بالقياس
	أولاً: استدلالهم من الكتاب
	ثانياً: أدلتهم من السنة
	ثالثاً: استدلالهم بالإجماع
	رابعاً: استدلالهم بالمعقول


	الفرع الثالث: مرتبة القياس وإعماله
	المطلب الأول: مرتبة القياس
	المطلب الثاني: إعمال القياس
	النبذة الأولى: مدى إعمال القياس في الحدود
	أولاً: أدلة الجمهور على جواز إجراء القياس في الحدود
	ثانياً: استدلال الحنفية على مذهبهم في عدم صحة القياس في الحدود

	النبذة الثانية: مدى إعمال القياس في المستثنيات
	النبذة الثالثة: مدى إعمال القياس في الأسباب والشروط والموانع (الأحكام الوضعية)
	النبذة الرابعة: أمثلة تطبيقية على القياس في الفقه الإسلامي


	الفرع الرابع: طبيعة القياس وأهميته

	المبحث الثالث
	السياسة الشرعية (تشريع أولي الأمر)
	الفرع الأول: المقصود بأولي الأمر
	أولاً: السلطة التنفيذية
	ثانياً: السلطة التشريعية
	1- تقييد السلطة التشريعية الإسلامية بالنصوص:
	2- تقييد السلطة التشريعية الإسلامية بالمناهج العقلية في حالة غياب النص المباشر:
	3- تقييده بالقواعد الشرعية التي تحكم تعارض النصوص أو المناهج العقلية:

	ثالثاً: السلطة القضائية

	الفرع الثاني: أحكام تشريع أولي الأمر
	المطلب الأول: حجية تشريع أولي الأمر
	المطلب الثاني: نظرية المشروعية الإدارية الإسلامية
	النبذة الأولى: مصادر المشروعية الإدارية الإسلامية
	أولاً: الأدلة الشرعية
	ثانياً: قرارات أهل الشورى

	النبذة الثانية: المبادئ التي تحكم السياسة الشرعية
	أولاً: مبدأ العدل
	ثانياً: مبدأ وجوب مراعاة الصالح العام
	ثالثاً: مبدأ الرحمة
	رابعاً: مبدأ المسؤولية





	018
	الفصل الثالث
	مناهج الدليل العقلي غير المتفق عليها
	المبحث الأول
	الاستحسان
	الفرع الأول: مضمون نظرية الاستحسان
	المطلب الأول: طبيعة الاستحسان
	المطلب الثاني: مظهرا الاستحسان
	النبذة الأولى: مظهر الاستثناء من القاعدة الكلية (القاعدة العامة)
	أولاً: حالة الاستحسان بالعُرف
	ثانياً: حالة الاستحسان بالمصلحة
	ثالثاً: حالة الاستحسان بالضرورة

	النبذة الثانية: مظهر الاستناد إلى روح الشرع العامة في مواجهة قياس
	أولاً: حالة القياس الخفي في مواجهة قياس جلي
	ثانياً: الاستحسان بالعُرف في مواجهة قياس
	ثالثاً: الاستحسان بالمصلحة في مواجهة قياس
	رابعاً: الاستحسان بالضرورة في مواجهة قياس



	الفرع الثاني: حجة الاستحسان
	المطلب الأول: أدلة المنكرين للاستحسان
	المطلب الثاني: أدلة القائلين بحجيته
	أولاً: أدلتهم من الكتاب والسنة
	ثانياً: أدلتهم من خلال الاستقراء
	ثالثاً: أدلتهم من المعقول


	الفرع الثالث: تميّز الاستحسان ومرتبته
	المطلب الأول: تميز الاستحسان واستقلاله
	أولاً: تميزه عن النصوص
	ثانياً: تميزه عن الإجماع
	ثالثاً: تميز الاستحسان عن القياس
	رابعاً: تميز الاستحسان عن العرف
	خامساً: تميز الاستحسان عن الاستصلاح (المصالح المرسلة)

	المطلب الثاني: مرتبة الاستحسان


	المبحث الثاني
	العرف
	الفرع الأول: أنواع العرف وشروطه
	المطلب الأول: أنواع العرف
	المطلب الثاني: شروط العرف
	أولاً: أن يكون مطرداً أو غالباً
	ثانياً: أن يكون العرف قائماً عند إنشاء التصرف
	ثالثاً: ألا يعارض العرف تصريحاً بخلافه
	رابعاً: أن يكون العرف غير مخالف لنصوص الشريعة وأن يكون مستنداً إلى روح الشرع


	الفرع الثاني: حجية العرف
	المطلب الأول: حجية العرف في التشريع الإسلامي
	أولاً: أدلة القائلين بالعرف من الكتاب
	ثانياً: أدلتهم من السنّة
	ثالثاً: الاستدلال بالإجماع
	رابعاً: الاستدلال على حجيته باستناده إلى روح الشرع العامة

	المطلب الثاني: أساس القوة الملزمة للعرف في الأنظمة الوضعية
	أولاً: نظرية الإرادة الضمنية للمشرع
	ثانياً: نظرية العرف القضائي
	ثالثاً: النظرية التاريخية


	الفرع الثالث: حدود إعمال العرف
	المطلب الأول: حدود إعمال العرف في التشريع الإسلامي
	النبذة الأولى: مدى إعمال العرف في مواجهة النصوص
	أولاً: تعارض العرف المقارن مع النص العام
	ثانياً: تعارض العرف الحادث مع النص العام

	النبذة الثانية: مدى إعمال العرف في مواجهة المناهج العقلية
	أولاً: مدى إعماله في موجهة الإجماع
	ثانياً: مدى إعماله في مواجهة المناهج العقلية الأخرى


	المطلب الثاني: مدى إعمال العرف في نطاق القوانين الوضعية
	أولاً: مدى إعمال العرف في مواجهة القواعد التشريعية المكملة
	ثانياً: العرف المعاون للتشريع
	ثالثاً: تخصيص التشريع العام بالعرف الخاص
	رابعاً: سمو العرف الدستوري على أحكام التشريع العادي



	المبحث الثالث
	المصالح المرسلة أو الاستصلاح
	الفرع الأول: مضمون نظرية المصالح المرسلة (الاستصلاح)
	المطلب الأول: تعريف المصالح المرسلة
	المطلب الثاني: أقسام المصالح
	أولاً: أقسام المصالح عند الإمام الغزالي
	ثانياً: أقسام المصالح عند الشاطبي(99F )
	ثالثاً: ما سكتت عنه الشواهد الخاصة، فلم تشهد باعتباره ولا إلغائه فهذا على وجهين
	رابعاً: مناقشة لرأي الغزالي والشاطبي في أقسام المصالح
	أولهما: المصالح المعتبرة
	ثانيهما: المصالح الملغاة


	المطلب الثالث: شروط المصالح المرسلة
	الشرط الأول: أن تكون المصلحة ضرورية أو حاجية أو تحسينية
	الشرط الثاني: أن تكون مصلحة قطعية
	الشرط الثالث: أن تكون مصلحة كلية
	الشرط الرابع: أن تكون فيما عقل معناه

	المطلب الرابع: قواعد تطبيقية على الاستدلال بالمصالح المرسلة
	أولاً: إقامة مظنة الشيء مقام الشيء نفسه
	ثانياً: تقديم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة
	ثالثاً: وجوب دفع أشد الضررين
	رابعاً: قاعدة وجوب اعتبار المآل
	1- قاعدة فتح الذرائع أو سدها:
	2- قاعدة منع التحايل:



	الفرع الثاني: حجية المصالح المرسلة
	المطلب الأول: أدلة المنكرين لحجية المصالح المرسلة
	المطلب الثاني: أدلة القائلين بحجية المصالح المرسلة

	الفرع الثالث: حدود إعمال المصالح المرسلة
	أولاً: إعمال المصالح المرسلة في مواجهة النصوص أو الإجماع
	ثانياً: إعمال المصالح المرسلة في مواجهة القياس
	ثالثاً: إعمال المصالح المرسلة في موجهة العرف
	رابعاً: إعمال المصالح المرسلة في مجال السياسة الشرعية


	المبحث الرابع
	الاستصحاب
	الفرع الأول: مضمون نظرية الاستصحاب
	المطلب الأول: تعريف الاستصحاب وأركانه
	أولاً: تعريف الاستصحاب
	ثانياً: أركان الاستصحاب
	1- اليقين:
	2- الشك:
	3- وحدة المتعلق فيهما:
	4- فعلية الشك واليقين فيه:
	5- وحدة القضية المتيقنة والقضية المشكوك فيها في جميع الجهات:
	6- اتصال زمن الشك بزمان اليقين:
	7- سبق اليقين على الشك:


	المطلب الثاني: مظاهر الاستصحاب
	النبذة الأولى: استصحاب الحكم الأصلي للأشياء
	النبذة الثانية: استصحاب البراءة الأصلية أو العدم الأصلي
	النبذة الثالثة: استصحاب ما دلّ العقل والشرع على ثبوته واستقراره


	الفرع الثاني: حجية الاستصحاب
	المطلب الأول: مذاهب العلماء في حجية الاستصحاب
	النبذة الأولى: مناقشة أدلة المنكرين لحجيته مطلقاً
	النبذة الثانية: مناقشة أدلة القائلين بأنه حجة للدفع لا للإثبات
	النبذة الثالثة: أدلة القائلين بحجيته مطلقاً
	أولاً: من الكتاب الكريم والسنة
	ثانياً: الأدلة من المعقول


	المطلب الثاني: نتائج تطبيقية للخلاف حول الاستصحاب
	أولاً: مسالة إرث المفقود
	ثانياً: حق الشفعة
	ثالثاً: الصلح مع الإنكار
	رابعاً: الطلاق الواقع بالإيلاء
	خامساً: مسألة ما إذا ادعى اثنان عيناً في يد ثالث، وأقام كل منهما بينة


	الفرع الثالث: طبيعة الاستصحاب وأهميته


	019
	خلاصة الباب الثالث

	020
	021
	أولاً: المراجع المتعلقة بالكتاب الكريم والسنة المشرفة
	ثانياً: المراجع الكلامية والفلسفية ومراجع الفقه الإسلامي وأصوله
	(أ)
	(ب)
	(ت)
	(ج)، (ح)
	(خ)
	(د)
	(ر)
	(ز)
	(س)
	(ش)
	(ص)
	(ط)
	(ع)
	(غ)
	(ف)
	(ق)
	(م)
	(ن)
	(هـ)
	(ي)
	ثالثاً: مراجع القانون الوضعي
	رابعاً: المراجع المترجمة
	خامساً: المراجع باللغة الإنكليزية


	395-442.pdf
	النبذة الثالثة: دلالة النص
	النبذة الرابعة: دلالة الاقتضاء
	النبذة الخامسة: الترتيب بين أنواع الدلالات عند الحنفية
	المطلب الثاني: منهج الشافعية والجمهور في طرق الدلالات
	النبذة الأولى: دلالة المنطوق
	النبذة الثانية: دلالة المفهوم
	أولاً: مفهوم الموافقة
	ثانياً: مفهوم المخالفة (Argument a contratio)


	المبحث الثاني
	قواعد التفسير في حالات شمول الألفاظ
	في دلالتها على الأحكام وعدم شمولها
	الفرع الأول: قواعد التفسير في حالة العموم
	المطلب الأول: ماهية العام وصيغه
	المطلب الثاني: أنواع العام
	المطلب الثالث: دلالة العام
	المطلب الرابع: تخصيص العام
	أولاً: المخصص المستقل
	1- النص موصول أو منفصل عنه:
	2- دليل العقل:
	3- العرف المقارن:

	ثانياً: المخصص غير المستقل

	المطلب الخامس: بين قواعد تفسير العام في الفقه الإسلامي وبين قواعد التفسير الواســع في القانون الوضعي

	الفرع الثاني: قواعد التفسير في حالة الخصوص
	المطلب الأول: المطلق والمقيد
	النبذة الأولى: ماهية المطلق والمقيد وحكمهما
	النبذة الثانية: حمل المطلق على المقيد

	المطلب الثاني: الأمر والنهي
	النبذة الأولى: (الأمر):
	أولاً: ماهية الأمر وصيغه
	ثانياً: دلالة الأمر

	النبذة الثانية: النهي
	أولاً: ماهية النهي وصيغه
	ثانياً: دلالة النهي


	المطلب الثالث: بين قواعد تفسير الخاص في الفقه الإسلامي وقواعد التفسير الضيق في القانون الوضعي


	المبحث الثالث
	الأحكام المتعلقة بالنصوص غير اللفظية في السنة
	الفرع الأول: الأحكام المتعلقة بالسنة الفعلية
	المطلب الأول: المعرف لبيان الفعل
	المطلب الثاني: دلالة السنة الفعلية
	المطلب الثالث: البيان بالترك

	الفرع الثاني: الأحكام المتعلقة بالسنّة التقريرية


	9.pdf
	الفرع الرابع: مقارنة عامة بين فلسفة الأشاعرة في التقبيح والتحسين الشرعيين وبين نظرية أوستن الشكلية 201
	المطلب الأول: نقاط الالتقاء 202
	المطلب الثاني: نقاط الخلاف 203

	المبحث الثالث: مناقشة عامة لنظريتي المعتزلة والأشاعرة في التقبيح والتحسين 205
	الفرع الأول: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين العقليين 205
	المطلب الأول: أدلتهم من الكتاب الكريم 205
	المطلب الثاني: أدلتهم من السنّة النبوية والأخبار 206
	المطلب الثالث: أدلتهم من العقل 208

	الفرع الثاني: مناقشة لأدلة القائلين بنظرية التقبيح والتحسين الشرعيين 209
	المطلب الأول: أدلتهم من المنقول 210
	المطلب الثاني: الأدلة من المعقول 211

	الفرع الثالث: مناقشة عامة للنظريتين والتقريب بينهما 213

	الباب الثاني
	الفصل الأول: طبيعة التشريع النصي 226
	المبحث الأول: الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي 227
	الفرع الأول: مضمون الأساس الإيماني للتشريع النصي الإسلامي 227
	المطلب الأول: التسليم بالعقيدة الإسلامية 228
	المطلب الثاني: حاكمية التشريع الإسلامي 233

	الفرع الثاني: انعكاس الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على مظاهر الحياة القانونية الإسلامية 238
	المطلب الأول: انعكاس الأساس الإيماني على الإنسان في النظام الإسلامي 239
	المطلب الثاني: تأثير الأساس الإيماني على العلاقة بين الأخلاق والتشريع في النظام الإسلامي 248
	المطلب الثالث: تأثير الأساس الإيماني للتشريع الإسلامي على خصائص القاعدة الشرعية 255


	المبحث الثاني: تكوين القاعدة الشرعية النصية 262
	الفرع الأول: العنصر الشكلي 262


	11.pdf
	الفرع الثاني: طرق دلالة الألفاظ على الأحكام 392
	المطلب الأول: منهج الحنفية في طرق الدلالات 392
	المطلب الثاني: منهج الشافعية والجمهور في طرق الدلالات 400

	المبحث الثاني: قواعد التفسير في حالات شمول الألفاظ في دلالتها على الأحكام وعدم شمولها 413
	الفرع الأول: قواعد التفسير في حالة العموم 413
	المطلب الأول: ماهية العام وصيغه 413
	المطلب الثاني: أنواع العام 415
	المطلب الثالث: دلالة العام 415
	المطلب الرابع: تخصيص العام 419
	المطلب الخامس: بين قواعد تفسير العام في الفقه الإسلامي وبين قواعد التفسير الواسع في القانون الوضعي 422

	الفرع الثاني: قواعد التفسير في حالة الخصوص 423
	المطلب الأول: المطلق والمقيد 423
	المطلب الثاني: الأمر والنهي 428
	المطلب الثالث: بين قواعد تفسير الخاص في الفقه الإسلامي وقواعد التفسير الضيق في القانون الوضعي 435


	المبحث الثالث: الأحكام المتعلقة بالنصوص غير اللفظية في السنة 437
	الفرع الأول: الأحكام المتعلقة بالسنة الفعلية 437
	المطلب الأول: المعرف لبيان الفعل 437
	المطلب الثاني: دلالة السنة الفعلية 438
	المطلب الثالث: البيان بالترك 439

	الفرع الثاني: الأحكام المتعلقة بالسنّة التقريرية 440

	الباب الثالث
	الفصل الأول: طبيعة التشريع غير النصي 448
	المبحث الأول: ضرورة الاجتهاد غير النصي 449
	الفرع الأول: نظرية كمال التشريع 450
	الفرع الثاني: نظرية إنكار كمال التشريع الوضعي 453





